
A antropologia da natureza de Philippe Descola

Entrevista 

Não restam quaisquer dúvidas quanto ao fato de Philippe Descola ser uma das grandes 
figuras da antropologia contemporânea. A posição que ocupa como titular da Cátedra de 
“Antropologia da natureza”, que inaugurou em 2000, no Collège de France, a sua atuação na 
École des Hautes Études en Sciences Sociales e o reconhecimento da importância de sua obra, 
expresso em distinções institucionais, não dizem tudo sobre as grandes exigências que sus-
tentam o seu trabalho: uma experiência etnográfica profunda, uma ambição teórica sólida e 
uma erudição sem par.

Se, por um lado, a sua obra escrita, no estilo elegante que é o seu, permite supor essas 
exigências, assim como reconhecer nelas o papel fundamental de Claude Lévi-Strauss em 
sua trajetória, por outro, a entrevista é uma ocasião privilegiada de tornar visíveis os seus 
efeitos no trabalho antropológico e, mais ainda, nas ciências sociais, hoje.

Foi assim que Descola, que esteve na Universidade Federal do Rio de Janeiro em 2012, 
como titular da Cátedra Claude Bernard,1 falou a um auditório de professores e alunos 
sobre a sua concepção de antropologia, sobre a sua experiência como curador da exposição 
La fabrique des images, em 2011, e sobre as suas perspectivas de estudo mais recentes, em 
torno de uma antropologia da paisagem. Ao final deste percurso em vários níveis, que vai da 
separação epistemológica entre ciências da natureza e ciências da cultura aos nossos próprios 
modos de percepção do mundo, praticamente tudo estará posto em questão e proposto a 
ser repensado, de modo a compor um notável sistema teórico que pretende, tão somente, ir 
além.

Andrea Daher: Como se pode ler em seu livro Par-delà nature et culture [Para além de 
natureza e cultura],2 seu projeto intelectual teve como ponto de partida uma humanização 
do mundo animal e vegetal pelos povos autóctones e desembocou numa espécie de extensão, 
de ampliação da própria noção de natureza. Ela se torna uma espécie de continuum que in-
tegra os homens, os animais, as plantas, muito distante de nossas concepções mais comuns 
(por exemplo, a da natureza como exterioridade ou como espaço virgem). Aí se encontra 

1 Philippe Descola ocupou a Cátedra Claude Bernard a convite do Programa de Pós-graduação em História 
Social, do Programa de Pós-graduação em Sociologia e Antropologia e do Programa de Pós-graduação em 
Antropologia Social, todos da UFRJ, em outubro de 2012. A tradução desta entrevista foi feita por Raquel 
Campos; a revisão, a edição final e a apresentação são de Andrea Daher.
2 DESCOLA, Philippe. Par-delà nature et culture. Paris: Gallimard, 2005.

Entrevista - DOI - http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X014027013



um deslocamento conceitual importante, nas definições renovadas tanto de “antropologia” 
quanto de “natureza”. Assim, se a proposição “antropologia da natureza”, que intitula a sua 
Cátedra no Collège de France, é um oximoro, as duas concepções, uma vez renovadas, dei-
xam de ser dois termos que se opõem. Dito isso, minha questão diz respeito justamente ao 
lugar de um projeto como o seu no âmbito das ciências humanas. Mais particularmente, 
perguntaria de que modo esse projeto abre as portas para uma relação entre as ciências hu-
manas e as ciências da natureza, e mesmo as ciências cognitivas (que até pouco tempo não 
conheciam uma verdadeira legitimidade junto às ciências do social)?

Philippe Descola: Para responder à sua questão, acredito que seja necessário, em pri-
meiro lugar, insistir num ponto particular — algo que aprendemos cedo em filosofia — e 
que é a distinção entre a economia da exposição e a economia da descoberta. No livro que 
você citou, Par-delà nature et culture, apresentei o que havia feito por meio de uma fórmula 
sintética de exposição que não refletia — ou muito mal, algo que só podia ser visto, talvez, 
em filigrana — a economia da descoberta. Ela se liga, é claro, à minha experiência de etnó-
grafo na Amazônia e às questões que se colocaram para mim durante o trabalho de campo, 
a que foi impossível responder com as ferramentas intelectuais de que dispúnhamos na épo-
ca. Eu tinha ido para a Amazônia estudar as relações de uma sociedade com seu meio am-
biente. Por quê? Em primeiro lugar, por uma razão muito simples, mas central: na reflexão 
que, há cinco séculos, fazem os europeus, as populações das terras baixas da América do Sul 
são sucessivamente consideradas de maneira positiva, como em Montaigne, que via os índios 
como filósofos nus, vivendo dos frutos de uma natureza generosa, sem dificuldades; ou sob 
um aspecto negativo, tal como nos primeiros textos sobre a América, principalmente em 
Cristóvão Colombo: esses homens são canibais brutais, inteiramente determinados por sua 
natureza cruel e por seus instintos bestiais. Assim, essa questão da natureza é, desde a ori-
gem, consubstancial à reflexão europeia sobre os índios da América do Sul: é a natureza que 
os determina em seu ser, eles não passam de um apêndice dela, tanto para o melhor, quanto 
para o pior. Quis desenvolver essa questão por meio da etnografia, e me pareceu evidente que 
a Amazônia era o lugar ideal para tentar compreender essa situação. Na época em que come-
cei minha formação de etnólogo, no início dos anos 70, havia pouca coisa, na literatura et-
nográfica sobre a região, que permitisse compreender a especificidade de suas sociedades. O 
socius amazônico era algo fuliginoso, sem substância e, no fundo, como Clastres havia subli-
nhado, continuávamos com a definição negativa que vinha desde o Renascimento: gente 
“sem fé, nem lei, nem rei”. O desafio intelectual consistia, portanto, em evidenciar aquilo 
que se constituía como um tecido agregativo entre os índios da Amazônia, sem recair em 
perspectivas funcionalistas. E a relação com a natureza me parecia uma boa porta de entrada 
para isso: era indiscutível que ela havia chamado a atenção desde os primeiros observadores, 
ainda que de modo enviesado. De fato, a literatura etnográfica disponível mostrava que os 



índios da Amazônia mantinham um tipo de relação social com as plantas e os animais que 
estendia o campo das relações humanas a uma esfera muito mais ampla do que unicamente 
a dos seres humanos. Se, por um lado, os mecanismos que estávamos acostumados a encon-
trar quando fazíamos etnologia da África ou da Oceania eram inadequados para termos 
uma inteligibilidade dessas sociedades, por outro, a relação singular que elas teciam com 
seus meios ambientes (que na época eu ainda chamava de “natural”) as tornavam coletivos 
fora das normas. Assim, foi esse interesse que me levou até essa região do mundo. Na época, 
havia duas correntes dominantes na etnologia da Amazônia. Uma delas — que hoje desapa-
receu completamente, mas que ocupava muito espaço nas revistas científicas dos Estados 
Unidos — era o “materialismo ecológico” ou “materialismo cultural”, cuja ambição era ex-
plicar as instituições sociais em termos de adaptação funcional a fatores de limitação am-
bientais. Era uma forma de determinismo técnico e geográfico que retomava uma das duas 
figuras do índio da Amazônia, a figura negativa, na qual ele é inteiramente dominado pelos 
constrangimentos que o meio ambiente exerce sobre ele. A outra corrente — derivada em 
parte da obra de Lévi-Strauss, mas que havia sido levada adiante por alguns de seus discípu-
los — compreendia a natureza de maneira um tanto abstrata, como um grande léxico de 
propriedades no qual as sociedades vinham se abastecer para organizar essas propriedades 
em sistemas semânticos e simbólicos (os mitos, as classificações etc.). Nos dois casos, o siste-
ma concreto de interação com os não humanos não era levado em consideração. E parti para 
o trabalho de campo com a ideia de estudá-lo. Então, fiz o tipo de coisa que se faz no traba-
lho de campo — que não contarei em detalhes aqui — e que resultou na minha tese, publi-
cada depois com o título La nature domestique [A natureza doméstica].3 Mas, no fundo, o que 
me impressionou, principalmente, nessa investigação etnográfica que conduzimos com Anne 
Christine Taylor foi essa relação contínua, constante, de interação pessoal entre os humanos 
e os não humanos através de todo tipo de dispositivos (como os encantamentos, ou seja, o 
discurso da alma que os humanos dirigem às almas das plantas e dos animais; ou os sonhos 
que mostravam como os não humanos, numa forma humana, vinham se dirigir aos huma-
nos para lhes comunicar mensagens). Observei, assim, um mundo em que, muito além das 
relações entre humanos, a relação com os seres da natureza desempenhava um papel central. 
O problema estava em saber como tratar essa relação com os não humanos. E, na época, a 
literatura antropológica era extremamente pusilânime sobre essa questão. Na França, o efei-
to do que poderíamos chamar “racionalismo lévi-straussiano” — relacionado à desconfiança 
que Lévi-Strauss tinha em relação ao rito e ao papel acessório que conferia à “mitologia im-
plícita” — havia sido de minorar essas formas de interações práticas entre humanos e não 
humanos, e havia poucas ferramentas intelectuais que permitissem conceituá-las. Pela mi-
nha formação filosófica, por ser Lévi-Strauss o orientador da minha tese e por eu estar, as-

3 DESCOLA, Philippe. La nature domestique. Symbolisme et praxis dans l’écologie des Achuar. Paris: Mai-
son des Sciences de l’Homme/Fondation Singer-Polignac, 1986.



sim, imbuído de sua obra, uma delas já havia chamado minha atenção. Embora inadequada 
para a Amazônia, ela podia ser transformada de modo a se tornar uma ferramenta pertinen-
te: era a análise que Lévi-Strauss fazia do totemismo em Le totémisme aujourd’hui [O tote-
mismo hoje].4 Ele o define como um dispositivo classificatório que transpõe as distâncias 
diferenciais entre uma série natural — a descontinuidade morfológica entre as espécies — 
para a esfera cultural — as distâncias diferenciais no interior da série dos grupos totêmicos. 
Em outras palavras, as descontinuidades naturais permitem conceituar as descontinuidades 
sociais. Evidentemente, no nosso caso, não se tratava, de modo algum, da mesma coisa, já 
que não se havia observado, entre os Achuar, um dispositivo classificatório desse tipo, mas, 
antes, um sistema de interação de pessoa a pessoa no qual os humanos, as plantas e os ani-
mais eram todos tratados não de modo idêntico, é certo, mas em relativo pé de igualdade. 
Então, a minha primeira hipótese foi no sentido de pensar que, diferentemente do totemis-
mo, o que ocorria no caso Achuar não era a utilização de categorias naturais para conceituar 
as categorias sociais, mas, sim, o inverso: a utilização de categorias oriundas da prática social 
para pensar a relação com os objetos naturais. E essas categorias entre os Achuar eram defi-
nidas pelas relações de parentesco: a maternagem das plantas cultivadas pelas mulheres era 
uma relação de consanguinidade, enquanto a relação dos homens com os animais caçados 
era uma relação de afinidade. Ora, num sistema de parentesco dravidiano como o dos 
Achuar, toda a esfera social é organizada em torno do contraste entre a consanguinidade e a 
afinidade: conforme se trate de um parente consanguíneo ou de um parente por aliança, as 
atitudes serão completamente diferentes. E esses dois grandes tipos de relação com outro 
humano eram então manipulados pelos Achuar para caracterizar as relações diferenciadas 
com as plantas e os animais. A primeira interpretação que fiz consistia em dizer que, entre 
os Achuar, ao contrário do que ocorria no totemismo classificatório, eram as categorias ele-
mentares da prática social que serviam para pensar os tipos de interação que podiam se de-
senvolver entre os humanos e os seres da natureza. Nos primeiros textos em que abordei essa 
questão, no início dos anos 1990, decidi denominar isso “animismo”, ressuscitando um 
termo consagrado pelo menos desde Tylor, mas que havia caído em certo descrédito. E, de-
pois, as discussões que tive ao longo do tempo — principalmente aqui, no Rio de Janeiro, 
com colegas, em particular com Viveiros de Castro, mas também com Bruno Latour, em 
Paris, ou Tim Ingold, no Reino Unido — me fizeram tomar consciência do fato de que esse 
contraste entre animismo e totemismo não era muito pertinente porque, ao utilizar o mode-
lo do totemismo classificatório lévi-straussiano, eu havia importado o que havia por trás 
dele, a saber, uma separação marcada entre natureza e sociedade, entre as descontinuidades 
da série natural e as da série cultural. Uma separação como tal não tinha qualquer sentido 
nos coletivos animistas, no interior dos quais era arbitrário dizer que as categorias da prática 
social tinham uma antecedência lógica sobre as que regiam as relações com os não humanos. 

4 LÉVI-STRAUSS, Claude. O totemismo hoje. Lisboa: Edições 70, 1986 [1962].



Então, ao longo do tempo, fabriquei esse modelo em etapas sucessivas, acrescentando-lhe 
peças e corretivos, de tal modo que, na sua forma se não definitiva, em todo caso a mais 
acabada (a que forneci em Par-delà nature et culture), tem-se a impressão de que se trata de 
um dispositivo hipotético dedutivo oriundo de uma operação antropológica clássica e não de 
uma generalização etnográfica por indução. Mas, na verdade, sem entrar no detalhe das 
etapas sucessivas que resultaram nesse modelo, é evidente que ele tem uma aparência um 
tanto artificial de completude que não revela nada sobre os arcabouços progressivos que a 
etnografia, a etnologia e a discussão com os colegas etnólogos permitiram construir.

Devo dizer, mais uma vez, que tenho uma formação filosófica, e uma das características 
da filosofia ocidental é a obsessão pelos fundamentos, de que é muito difícil se desvencilhar. 
Para fazer um parênteses, Lévi-Strauss havia feito sua tese de doutorado de Estado, Les struc-
tures élémentaires de la parenté [As estruturas elementares do parentesco],5 numa época em que 
era inconcebível não começar uma obra desse tipo por fundamentos filosóficos. Daí os de-
senvolvimentos iniciais sobre a passagem da natureza à cultura e a proibição do incesto como 
condição do intercâmbio matrimonial. Os filósofos se concentraram justamente nesses dois 
ou três primeiros capítulos para discutir Lévi-Strauss, pois se trata de um dos textos mais 
filosóficos que escreveu. Mas poderíamos suprimi-los completamente sem que isso mudasse 
em nada a natureza das demonstrações das estruturas elementares do parentesco. Assim, há 
sem dúvida esse efeito superficial de perfeição, de busca de uma simetria espelhada, que faz 
com que tenhamos tendência a eliminar as elaborações que permitem a construção de um 
dispositivo desse tipo. Dito isso, de modo algum renego o caráter filosófico dessa elaboração 
inicial, uma vez que a ambição — e assim respondo à questão que você me fez — é refor-
mar, transformar, de certo modo, os conceitos que as ciências sociais empregam para pensar 
os objetos que, durante muito tempo, foram caracterizados e problematizados por meio de 
ferramentas que havíamos forjado, nós mesmos, para pensar nossa trajetória histórica (quan-
do digo “nós”, para simplificar, refiro-me aos europeus a partir do século XVIII). Em todo 
caso, me parecia impossível continuar empregando ferramentas como “natureza”, “cultura”, 
“sociedade”, “história” etc. para pensar realidades nas quais essas noções não faziam muito 
sentido. E para fazê-lo, era preciso, justamente, ir para além de, em direção a uma base mais 
profunda, de maneira a estabelecer novamente os fundamentos. Fundamentos diferentes dos 
que haviam sido utilizados anteriormente, talvez mais universais, o que no fundo faz do meu 
empreendimento uma teoria que se enraíza necessariamente no naturalismo (para empregar 
uma terminologia que me é cara, pois os fundamentos são verdadeiramente algo naturalista 
ou eurocêntrico, e devemos aos gregos a obsessão dos fundamentos). Mas eles me pareceram 
necessários para poder construir com mais segurança a minha análise a partir de um dis-
positivo simples. Por que um dispositivo simples? Porque há muito tempo sou partidário da 
navalha de Occam: as soluções filosóficas, lógicas ou matemáticas mais simples e elegantes 

5 LÉVI-STRAUSS, Claude. As estruturas elementares do parentesco. Petrópolis: Vozes, 1982 [1949].



são frequentemente as mais eficazes e produtivas. Daí o modelo que desenvolvi de um sujeito 
transcendental — mais uma vez, é uma ficção totalmente eurocêntrica, mas pouco importa 
— que vai detectar ou não continuidades ou descontinuidades entre si, como sujeito dotado 
de um aparelho de detecção, cognitivo, simples, e o que ele observa à sua volta. E isso ele 
pode fazer graças a duas ferramentas principais que denominei “interioridade” e “fisicalida-
de”. A leitura que fiz de Husserl, muito cedo, me havia deixado essa ideia muito forte de que 
a experiência pré-predicativa se constrói a partir dessas duas ferramentas que são, para um 
sujeito que não conhece preliminarmente nada no mundo, sua intencionalidade e seu corpo. 
Trata-se, assim, de duas ferramentas que parecem constituir — de maneira bastante clara 
nos trabalhos que me interessam em psicologia cognitiva e, em particular, na psicologia do 
desenvolvimento — dois instrumentos importantes de conhecimento do mundo, inclusive 
para as crianças antes do estágio da linguagem. Esses instrumentos permitem detectar, entre 
os elementos de seu meio ambiente, de um lado, entidades às quais são atribuídos estados 
mentais (o que podemos chamar de “interioridade”); e, de outro, entidades de que se espera 
terem um determinado tipo de comportamento físico no mundo (a continuidade das traje-
tórias, a gravidade etc.).

Foi a economia da exposição que me permitiu, em seguida, desenvolver esse modelo 
em Par-delà nature et culture. Mas entendo esse modelo inicial, no que diz respeito à rela-
ção entre filosofia e ciências sociais, de uma determinada maneira: é um pouco como uma 
máquina experimental que me permite captar um determinado tipo de fenômeno (é claro 
que este modelo não capta todos, evidentemente, mas apenas um determinado tipo de fenô-
meno). E isso me permite também organizar esses fenômenos segundo modelos de gênero 
particular, que permitem em seguida responder a questões particulares. Portanto, é como 
um instrumento em física que capta os traços de determinados fenômenos e que permite, 
a partir desses traços, construir modelos para compreender as relações de compatibilidade 
e de incompatibilidade entre eles. Eis o que me parece ser o mais interessante — na minha 
idade, acabei por saber mais ou menos o que me interessa em antropologia — e, talvez, esta 
seja uma das contribuições mais importantes que a antropologia pode dar, pois ela nasceu, 
de certo modo, para responder a enigmas. Foi no último terço do século XIX que um grande 
dispositivo de triagem epistemológica se estabeleceu: uma época em que precisamente a dis-
tinção entre natureza e sociedade se consolidou através das discussões epistemológicas e filo-
sóficas dos neokantianos, em particular na Alemanha, mas também através de estruturações 
institucionais, principalmente a separação entre as faculdades de ciências e de letras. E, nesse 
momento, chegam informações fornecidas pelos primeiros etnógrafos, pelos administrado-
res coloniais e pelos missionários, que dizem que, em certas partes do mundo, há populações 
que não fazem distinção clara entre os humanos e os animais. Foi preciso, na época, resolver 
esse que era um escândalo lógico, e se atribuiu esta missão à antropologia. Em seguida, essa 
ideia se desenvolveu de tal maneira que a antropologia constituiu como campo a diversida-



de máxima nas instituições humanas. É verdade que a massa de informações acumuladas 
pelos etnógrafos, combinada aos dados arqueológicos e históricos, faz com que o campo 
de jogo dos antropólogos seja constituído de uma quantidade imensa de instituições, junto 
às quais se trata de compreender por que algumas informações se combinam e outras não. 
Essas são as questões que nos colocamos, nem sempre, aliás, de maneira sistemática, quando 
conversamos entre nós, antropólogos, com experiências etnográficas em regiões do mundo 
muito diferentes. Quando confrontamos nossas experiências, percebemos, no meio de uma 
conversa, que uma coisa que nos parece perfeitamente normal talvez seja considerada uma 
abominação um pouco mais adiante, e vice-versa. Essa é, pois, a ambição comparativa geral 
que motivou a minha reflexão.

Gostaria, agora, de retomar a questão da antropologia da natureza e do oximoro. No 
fundo, por que eu escolhi esse oximoro? Há muito tempo, quando fui contratado como 
maître de conférences na École des Hautes Études en Sciences Sociales, não havia a obrigação 
de dar aulas (era um período admirável). Era preciso escrever ao presidente dessa instituição 
para pedir autorização para oferecer um seminário. E como eu me interessava por aquelas 
questões, escrevi a François Furet para lhe dizer que gostaria de oferecer um seminário 
que se chamaria “Problemas de antropologia da natureza”. Ele me recebeu, então, e me 
disse: “Que título estranho!” Em matéria de antropologia, François Furet apreciava muito 
Pierre Clastres, e por isso tinha uma visão bastante sociocentrada, não somente da história 
europeia, mas também das sociedades não europeias. Tivemos uma discussão bastante in-
teressante, mas acho que ele não ficou, de modo algum, convencido da minha ambição de 
fazer entrar os não humanos no estudo da sociedade. Mas essa ideia de uma antropologia 
da natureza nasceu naquele momento como um oximoro, que me parece ser algo muito 
fecundo. Isso faz parte da herança marxista e hegeliana: uma contradição sempre faz as 
coisas avançarem. Mas não tenho, de modo algum, a ambição de fazer uma antropologia 
da natureza no sentido sistemático, ou seja, de me confinar naquilo que se chama habitual-
mente “antropologia ambiental”. O que me interessa é desprovincianizar as ciências sociais, 
e isso de duas maneiras. De um lado, tentando contribuir para a produção de conceitos que 
sejam desistoricizados, ou seja, que não reflitam a gênese de nosso modo de problematizar, 
de maneira reflexiva, nossa própria trajetória histórica; e, de outro, como um modo de des-
cobrir uma forma de acordo, de diálogo — não sei que termo empregar — com as ciências 
da natureza. Não se trata de um sonho de superar a distinção epistemológica (será preciso 
muito tempo antes que se veja qualquer mudança nesse âmbito), mas de encontrar um meio 
de mudar a natureza dos objetos aos quais nos dedicamos nas ciências sociais, de modo que 
sejam um pouco menos incompatíveis com os objetos tratados por algumas das ciências da 
natureza. Ora, para retomar a experiência de pensamento que evocava há pouco, o que esse 
sujeito transcendental detecta no mundo? Detecta processos, relações, qualidades. Não há 
nada aí que seja específico das ciências sociais ou das ciências humanas. É verdade que, para 



retomar uma velha distinção filosófica, as ciências da natureza trabalham com as qualidades 
primeiras, e nós nos interessamos pela maneira como as pessoas fazem coisas originais com 
as qualidades segundas. Porém, mais uma vez, tanto faz: o que conta é a possibilidade de 
tornar, novamente, mais ou menos coextensivo o tipo de objeto pelo qual se interessam as 
ciências da natureza e as ciências da cultura. Este é um projeto que não é unicamente meu, 
e penso que o tipo de coisa que faço só é possível no interior de uma coletividade, de uma 
comunidade científica de pessoas que têm interesses intelectuais em comum, que debatem 
muito entre si, e numa situação histórica em que é evidente que a distinção entre natureza 
e sociedade deixou de ser pertinente. Estamos cercados todos os dias por manifestações em 
que essa distinção se encontra abolida; e nós, antropólogos ou filósofos, não somos heróis do 
pensamento, somos produtos do nosso tempo. Se esse tipo de debate feito por Bruno Latour 
e, no Brasil, por Eduardo Viveiros de Castro é possível, é precisamente porque as condições 
históricas hoje são tais, que esse paradigma dá sinais de desgaste.

Jean-François Véran: Então, se entendi bem, em nenhum momento você colocou em 
causa a legitimidade da ciência, da biologia, da física em produzir leis que são universais. O 
que você coloca em causa é o corte epistemológico entre ciências da natureza e ciências da 
cultura. Então, hoje, ao que parece, o que foi dito segue no sentido de afirmar que a genéti-
ca, as neurociências, as ciências cognitivas e mesmo a etologia, cada vez mais, se interessam 
pelos objetos que antes eram essencialmente os da antropologia. Penso na maneira como a 
genética trabalha o conceito de identidade, na maneira como as neurociências trabalham o 
conceito de cultura, e vemos que há uma penetração — que se pode, sem dúvida alguma, 
saudar — dos objetos ontem consagrados da antropologia nas ciências naturais. Como por 
vezes se pensa, ao invés de se traduzir por uma extensão do naturalismo (que explica por leis 
naturais o que ontem se explicava pelo social e pela cultura), essas ciências, pelo contrário, 
demonstram o que você afirma desde sempre: a separação impossível, ou a infertilidade da 
separação, em termos de natureza e de cultura. Penso nos trabalhos sobre a plasticidade 
cerebral em neurologia, nos quais se vê muito bem que não se pode pensar o cérebro sem 
a cultura, ou nos trabalhos sobre a epigenética que mostram que a noção de patrimônio 
não existe. Temos aí, portanto, o campo desse encontro epistemológico a que você convi-
da. Contudo, se os fundamentos epistemológicos das ciências naturais estão cada vez mais 
consolidados, tenho a impressão de que a antropologia, por sua vez, parece cada vez mais 
aplicar a si própria o relativismo que ela aplicava, com a antropologia cultural, a esses antigos 
nativos. Refiro-me principalmente à corrente interpretativista, desde Geertz e outros, que faz 
com que tenhamos não apenas um hiato na aproximação entre os objetos, mas também um 
afastamento das bases epistemológicas — considerando que, aqui mesmo, nesta universida-
de, tenho muita dificuldade com estudantes de antropologia que se perderam um pouco no 
relativismo, para os quais não existe absolutamente nenhuma forma de positividade possível 



em ciências sociais. Assim, no momento mesmo em que a aproximação dos objetos se opera, 
tem-se um desgaste das condições epistemológicas das ciências sociais. Como responder a 
esses estudantes?

Philippe Descola: Li recentemente o último livro do meu amigo Maurice Bloch, um 
defensor da transposição de algumas conquistas das ciências cognitivas para a antropologia 
e que ataca com virulência a antropologia interpretativa, em Anthropology and the cognitive 
challenge [Antropologia e o desafio cognitivo].6 Mas me incomodou um pouco o fato de ele 
construir uma espécie de “homem de palha”, como se diz em inglês, para encarnar a an-
tropologia interpretativa, e que dá toda a impressão de ser a figura de Geertz (embora não 
me lembre de ter sido citado explicitamente). Porém, por mais importante que seja, Geertz 
morreu já faz alguns anos. E o que é essa antropologia interpretativa, essa antropologia her-
menêutica? De fato, é uma tendência de uma parte da antropologia norte-americana. Sem 
dúvida, é a mais presente no Brasil e, aliás, talvez entre os sociólogos. É uma abordagem 
culturalista simplificada, que transpôs para os Estados Unidos os fundamentos da aborda-
gem hermenêutica alemã da segunda metade do século XIX. Para mim, é algo que pertence 
a uma história antiga do pensamento, da filosofia, das ciências sociais (que sequer leva em 
consideração personalidades consideráveis dessa corrente, como o neokantiano Ernst Cas-
sirer, por exemplo) e que, de certo modo, murmura — peço desculpas por falar tão franca-
mente, mas penso que é esta a finalidade do exercício para o qual fui convidado — numa 
produção etnográfica de maior ou de menor qualidade, que é tida por antropologia. Ora, 
a etnografia, mesmo escrita de maneira agradável, não é antropologia. A etnografia é efeti-
vamente uma descrição indutiva de realidades sociais para as quais o método hermenêutico 
pode, algumas vezes, constituir uma ferramenta interessante. Mas isso não permite repensar 
os conceitos por meio dos quais tentamos compreender o mundo e agir sobre ele. E, se a 
antropologia pode servir para alguma coisa, é nesse âmbito: trata-se de um projeto que é 
também intelectual, mas é um projeto político, um projeto de transformação das condições 
nas quais encaramos a vida comum. Para falar francamente, a fecundidade revolucionária 
do marxismo-leninismo, em minha opinião, se esgotou, e é urgente pensar outras formas de 
viver juntos — sem que seja necessariamente um “viver juntos” harmonioso, já que as rela-
ções de força não desaparecem –, conceitualizadas de uma maneira diferente daquela que 
havia sido a norma no século XIX. Então, se nós podemos contribuir — quando digo “nós”, 
refiro-me às ciências sociais — com alguma coisa, é precisamente aí. E não vejo, realmen-
te, de que forma uma antropologia do tipo geertziana poderia contribuir para um projeto 
desse tipo, quaisquer que sejam, aliás, as qualidades eminentes de Geertz, grande estilista, 
analista sutil e irônico e etnógrafo rigoroso. No fundo, tudo depende dos interlocutores que 

6 BLOCH, Maurice. Anthropology and the cognitive challenge. New departures in anthropology. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2012.



estabelecemos. Em minha opinião, há interlocutores que devemos recusar por não haver 
fecundidade intelectual no diálogo. É verdade que, por um lado, é muito confortável fazer 
antropologia interpretativa. Eu poderia ter passado a minha vida inteira fazendo antropolo-
gia interpretativa dos Achuar, com Anne Christine Taylor. Ambos sabemos muito sobre essa 
sociedade, não somos idiotas, então poderíamos ter repisado a thick etnography [etnografia 
densa] e desenvolvido infinitamente interpretações de tipo geertzianas. Em si mesmo, não 
é algo completamente negligenciável — é, aliás, um gênero que eu mesmo pratiquei um 
pouco, em meu livro Les lances du crépuscule [As lanças do crepúsculo]7, e foi assim que ele 
foi recebido nos Estados Unidos. Mas trata-se de um tipo de operação intelectual comple-
tamente diferente da antropologia tal como a concebo. Desse ponto de vista, penso que há 
um efeito de perspectiva ou de foco: em meio a milhares de antropólogos que trabalham 
nos Estados Unidos, temos tendência a ver somente o pântano majoritário da antropologia 
interpretativa, ao passo que outros, minoritários, mas muito férteis, não são visíveis nesse 
oceano; entretanto, eles existem e é com eles que muitos de nós, na Europa, estabelecemos 
um diálogo: Sahlins, Wagner, Das, Robbins, e muitos outros.

Carlos Fausto: Gostaria de fazer três perguntas sobre a construção do seu projeto 
intelectual mais recente. A primeira pergunta diz respeito a uma categoria fundamental, 
desde o início, que é a categoria de “não humano”. Essa categoria é subdeterminada no seu 
trabalho, é uma espécie de “mot valise”. Eu gostaria que você falasse sobre a importância 
dessa categoria no seu trabalho, que, se não me engano, aparece desde La nature domestique. 
A segunda questão diz respeito à diferença entre duas categorias, digamos, mais intelec-
tuais, dois conceitos: um deles, que é fundamental em La nature domestique e desaparece 
no seu trabalho posterior, é a categoria de “prática social”. Talvez ela seja mais importante 
justamente em La nature domestique, e foi sendo substituída ao longo do seu trabalho pela 
categoria de “ontologia”. Eu gostaria de saber se isso significa uma passagem da etnografia à 
antropologia, ou se corresponde a uma economia intelectual de outro tipo. Por fim, você se 
referiu a um “espírito do tempo”. Eu gostaria de pensar esse espírito do tempo em relação a 
uma questão interna à antropologia, portanto mais específica, que é o retorno da categoria 
de animismo (que aparece num artigo dos anos 90, de Bird-David). Gostaria de saber como 
você interpreta esse retorno do animismo e se, digamos, isso não é uma espécie de vingança 
de Lévy-Bruhl contra a razão classificatória de Lévi-Strauss.

Philippe Descola: Não estou muito satisfeito com essa noção de “não humano”. Como 
você disse, é um mot valise, um termo “por falta”. Ela permite inserir, num conjunto, coisas 
que antes tivemos uma tendência demasiadamente grande a diferenciar: plantas, animais, 
qualidades, divindades, teoremas, conceitos filosóficos etc. É isso: tudo o que pode viver 

7 DESCOLA, Philippe. As lanças do crepúsculo. São Paulo: Cosac & Naify, 2006 [1993].



por dispositivos de qualificação autônomos, que são, evidentemente, em determinados ca-
sos, ativados por humanos de maneira relativamente dependente. Mas estou perfeitamente 
de acordo que se trata de uma noção completamente provisória, de que é preciso poder se 
desfazer. Mas, ao mesmo tempo, para poder pensar e fazer com que se compreenda o que é 
feito — e, em particular, o que faço —, escolhi utilizar essa noção, como Latour havia feito 
também, por comodidade, de modo temporário, provisório, até que chegássemos a forjar 
conceitos que fossem mais pertinentes. Isso tem a vantagem de ter um lado militante, se me 
permitem dizê-lo, cujos resultados podem ser vistos neste livro editado por Sophie Houdart 
e Olivier Thiéry, que se chama Humains, non-humains: comment repeupler les sciencies sociales 
[Humanos, não humanos: como repovoar as ciências sociais].8 É um livro bastante latouriano, 
uma coleção de estudos empíricos, nos quais os não humanos são tratados como agentes 
sociais. O que é um pouco complicado nesse livro é que os dois organizadores pediram 
a dinossauros, como Latour e eu, e a Elisabeth Claverie, Antoine Hennion e outros, que 
fizessem introduções para cada conjunto de artigos que mobilizam os não humanos, num 
âmbito particular. A teoria, a reflexividade, digamos, vêm dessas introduções. E as partici-
pações de cada um dos autores — que são, em geral, bem jovens — consistem em estudos 
de caso muito descritivos, fenomenológicos, no sentido amplo. Assim, pode-se ver o que é 
produzido como efeito. É um livro muito interessante desse ponto de vista, ou seja, de se 
interrogar como, de fato, tratar cadeiras de rodas de pessoas deficientes, robôs, garrafas de 
água mineral, eletrodomésticos, vírus como atores sociais, ao invés de ter sempre os mesmos 
dispositivos, segundo os quais são tidos por artefatos ou por organismos ativados. Há, por-
tanto, esse lado militante — e, aliás, a sociologia das ciências tradicional recebeu muito mal 
esse livro —, mas estamos numa fase de transição, isso é certo. É o que tenho a dizer sobre 
os não humanos, o que não é muito satisfatório.

 No que concerne à prática social, esta é de fato uma questão interessante. Há pou-
co, precisei as condições em que parti para o trabalho de campo quando escrevi La nature 
domestique. Eu queria reintroduzir a interatividade entre humanos e não humanos, ou seja, 
recusar todo sistema de determinação ecológica que ativasse instituições, como no caso 
do materialismo ecológico, e os dispositivos de detecção de propriedade que permitissem 
construir sistemas simbólicos ou semióticos, à maneira de Lévi-Strauss. No entanto, queria, 
essencialmente, compreender a prática social. Para isso, a herança marxista era, sem dúvida, 
importante: a noção de práxis desempenhava um papel central (utilizei o conceito no título). 
Em Lévi-Strauss é igualmente importante. Há esse texto famoso, em La pensée sauvage [O 
pensamento selvagem],9 em que Lévi-Strauss diz que concorda com Sartre que a práxis é “a 
totalidade fundamental” para as ciências humanas. Isso também me parecia central, mas o 

8 HOUDART, Sophie; THIERY, Olivier (Org.). Humains, non-humains. Comment repeupler les sciences so-
ciales. Paris: La Découverte, 2011.
9 LÉVI-STRAUSS, Claude. O pensamento selvagem. Campinas, São Paulo: Papirus, 1989 [1962].



que fazer com essa noção de práxis? O que diz Lévi-Strauss quando se refere à práxis? Ele 
diz que entre práticas e práxis há sempre um esquema mediador que permite a uma matéria 
e a uma forma se realizarem como estrutura. Seguindo essa ideia, fui levado a ir além da 
simples descrição da prática social, que eu já havia começado a esquematizar em La nature 
domestique, uma vez que havia dois esquemas principais de interação ligados às duas formas 
do sistema dravidiano: a relação com os consanguíneos e a relação com os afins. E fui um 
pouco mais longe ainda, ao me perguntar de onde esses esquemas se originaram. Seria pos-
sível considerar, por exemplo, que são fruto da contingência, o que é, grosso modo, a posição 
do interacionismo; ou da imitação repetida, porém caso a caso, em situações idênticas. Mas, 
devido à minha inclinação estruturalista, isso me parecia difícil de admitir. E, além disso, 
de certo modo, isso me parecia fugir à dificuldade: no fim das contas, é possível descrever 
processos, mas a maneira como esses processos vão se estabilizar em sistemas de interação 
escapa mais ou menos à descrição etnográfica, que atua, antes de tudo, sobre o acontecimen-
to. E foi por isso que busquei disposições que precedessem a prática social cotidiana, que 
chamei de “esquemas” em referência a uma filiação que vai de Kant a Lévi-Strauss, passando 
pela psicologia do desenvolvimento. Talvez eu tenha levado essa hipótese muito longe, ao 
partir do princípio de que, no ponto de partida, estão essas identificações ontológicas: o que 
é central é esse sujeito que conhece, que interage com seu meio ambiente, e que, devido ao 
que percebe e ativa nele, se inscreverá no interior de um desses esquemas de identificação e o 
estabilizará. É dessa maneira que vejo agora a prática social, de uma maneira mais estrutural 
do que na época em que escrevi La nature domestique, mas em que a noção de esquema já 
existia em filigrana.

Quanto à última questão, sobre o animismo e o espírito do tempo, empreguei a palavra 
“animismo” pela primeira vez em 1990, numa comunicação apresentada no colóquio da Eu-
ropean Association of Social Anthropologists, publicada dois anos mais tarde com o título So-
cieties of nature and the nature of society [Sociedades da natureza e a natureza da sociedade],10 
ou seja, bem antes de Bird-David publicar seu artigo de 1999 sobre “o animismo revisitado” 
em Current Anthropology.11 Portanto, utilizei a noção motu proprio, numa época em que o 
termo havia caído em desuso. Talvez isso se deva ao fato de que eu havia lido Lévy-Bruhl 
(também bastante esquecido naquela época), bem antes de ler Tylor. Isso se deve também a 
um aspecto um tanto galanteador em antropologia — de que, no fundo, gosto muito — que 
consiste em retomar conceitos que serão constantemente retrabalhados extensamente e, por 
vezes, intensamente, ao longo do tempo. Isso torna as coisas um tanto difíceis, pois é preciso 
dizer “o animismo segundo Tylor, ou Descola, ou Bird-David etc.”; mas, ao mesmo tempo, 

10 DESCOLA, Philippe. Societies of nature and the nature of society. In: KUPER, Adam (Org.). Conceptua-
lizing society. Londres: Routledge, 1992.
11 BIRD-DAVID, Nurit. ‘Animism’ revisited: personhood, environment and relational epistemology. Cur-
rent Anthropology, Chicago: The University of Chicago Press, v. 40, n. S1, Special Issue “Culture. A second 
chance?”, p. S67-S91, Feb. 1999.



dá uma certa ideia de que há nessa ciência, ao longo do tempo, um verdadeiro progresso. Por 
que progresso? Faz alguns anos, um amigo me deu um pequeno livro sobre o animismo, pu-
blicado na Itália no meio do século XX. É um punhado de tolices, em que todo tipo de fatos 
disparatados estão misturados, e quando lemos coisas como essas, nos perguntamos: mas que 
história é essa de que não há progresso? Nas ciências sociais, sim: há fenômenos que são mais 
bem descritos e mais bem qualificados, mais bem problematizados em sua articulação com 
outros fenômenos. E o que acho fascinante nesse empreendimento antropológico — como se 
vê em Tylor, Frazer, Lévy-Bruhl — é a vontade de mergulhar nesses dados tão enigmáticos, 
bizarros, mas que tenderam, durante muito tempo, a ser colocados num mesmo bloco. E, 
no fundo, uma das grandes contribuições — há várias outras — que o estruturalismo nos 
trouxe foi fazer com que a maneira interessante de fazer ciência consistisse em modalizar 
sistemas de diferenças e, portanto, dissociar instituições que durante muito tempo se tendeu 
a agregar. E continuamos a fazê-lo: em autores como Girard, na França, ou numa orientação 
completamente diferente, com a antropologia evolucionária, há essa tendência em explicar 
tudo por meio de uma espécie de chave fundamental, de arquétipo. Ora, pelo contrário, o 
que conta é chegar a dissociar, de modo a melhor reassociar, talvez, mais tarde. Portanto, 
essa noção de animismo objetiva, antes, dissociar. Em Par delà nature et culture discuto, por 
exemplo, o nahualismo. Quando se lê a literatura sobre o nahualismo, sobre o tonalismo no 
México, quando se retoma Frazer ou mesmo Tylor, entende-se que, efetivamente, naquela 
época, tudo isso estava misturado. Na realidade, quando se está atento aos dados, percebe-
-se que se trata de coisas muito diferentes. É isso que considero fascinante na antropologia. 
E é para isso também que serve a etnografia; ela só tem sentido como ciência das descrições 
precisas que permite esse trabalho de qualificação.

Nesse sentido, creio que foi de certo modo por acaso que a noção de “animismo” entrou 
tão em voga recentemente. Pessoas muito diversas se interessaram por ela sem terem, de for-
ma alguma, a mesma concepção e por razões muito distintas; algumas delas, como Graham 
Harvey, eram, além disso, grandes militantes de sua difusão. De repente, o animismo res-
surgiu das cinzas. De minha parte, utilizei o termo porque, em relação ao totemismo clas-
sificatório, ele tinha a vantagem de enfatizar algo que havia sido completamente deixado de 
lado havia um bom tempo. As teorias do ritual não se interessavam por isso, na época; e não 
somente Lévi-Strauss, uma vez que, em Turner, por exemplo, a noção de animismo tampou-
co estava presente. É um pouco como a ideia de uma “antropologia da natureza”. Por vezes, 
isso pode enganar. Eu estava num colóquio em Berlim, há algumas semanas, em que Wendy 
James, que alguns de vocês conhecem, me disse que não se pode falar de “animismo”. Ela 
trabalha com as populações nilóticas do sul do Sudão, que são desqualificadas como “ani-
mistas” pelas populações muçulmanas do Norte. E essas pessoas se refugiam em cavernas 
porque são bombardeadas. Na verdade, ela me censurava por contribuir para a difusão de 
um estereótipo estigmatizante, com consequências evidentemente dramáticas. Mas, é claro 



que o animismo dos Achuar definido pelos antropólogos, não é, de forma alguma, a mesma 
coisa que o animismo dos Dinka definido pelos missionários e o governo de Cartum!

César Gordon: A minha pergunta diz respeito ao modelo que você construiu, em que 
— apesar de todo o “espírito do tempo” que você esclareceu muito bem, de acordo com o 
seu percurso intelectual — há um traço bastante estruturalista, lévi-straussiano, na medida 
em que, para poder desenvolver essas “ontologias”, esses grandes modos de identificação, 
foi preciso recorrer ao que você chama de “instrumentos conceituais” que são duas noções 
opostas: interioridade e fisicalidade. Elas me parecem um par estrutural mínimo, do qual, 
por meio da permutação e da combinação, é possível gerar quatro modelos diferentes. Eu 
acho que isso é muito bem-sucedido do ponto de vista da construção do modelo, mas a 
dúvida é em que medida, em que ponto, esse par mínimo se afasta do nosso dualismo natu-
reza versus cultura, ou do dualismo mais antigo, cartesiano, no sentido da fisicalidade ou da 
natureza como domínio da matéria submetida às leis mecânicas do movimento; e da inte-
rioridade como domínio do espírito, da volição, da consciência e da liberdade (que equivale, 
de alguma maneira, à divisão cartesiana de onde emergem as nossas noções antropológicas, 
que parecem ultrapassadas, de natureza e cultura). Gostaria que você explicasse onde está a 
diferença desse par mínimo em relação aos conceitos maiores.

Philippe Descola: Gostaria de retomar, em primeiro lugar, o próprio dispositivo, antes 
de abordar as duas categorias. Eu vejo o dispositivo como um grupo de transformação, no 
sentido lévi-straussiano, no sentido de um dos dois tipos dos quais Lévi-Strauss se utiliza em 
sua obra. Um deles é característico da morfologia goethiana, ou seja, o desenvolvimento a 
partir de um princípio originário, de um protótipo análogo à Urpflanze. A seguir, há outro 
tipo de grupo de transformação, inspirado por Arcy Thompson, e que Lévi-Strauss opera em 
Mythologiques [Mitológicas],12 que é uma transformação contínua: um tecido que se desfaz e 
se refaz em volta da terra redonda dos mitos. O primeiro é o das estruturas elementares do 
parentesco, ou seja, o princípio de reciprocidade que ele vê em ação entre os Bororo e que 
lhe parece ser o fundamento de toda a vida social, e que, em seguida, se complexifica em 
diferentes dispositivos que tornam possíveis todas as formas de casamento pelo desenvolvi-
mento da transformação do princípio originário. Mas há, não obstante, um invariante que 
subsiste, que é a flexão da reciprocidade. É um tanto desse modo que vejo o uso que se pode 
fazer desse grupo de transformação ontológica organizado em torno de um contraste entre 
fisicalidade e interioridade: trata-se de um modelo goethiano. A princípio, as duas noções 
têm um elemento de universalidade — creio, mas posso estar enganado. Retomo o que dizia 

12 LÉVI-STRAUSS, Claude. O cru e o cozido. Mitológicas I. São Paulo: Cosac Naify, 2004 [1964]; Do mel às 
cinzas. Mitológicas II. São Paulo: Cosac Naify, 2005 [1966]; A origem dos modos à mesa. Mitológicas III. São 
Paulo: Cosac Naify, 2006 [1968]; O homem nu. Mitológicas IV. São Paulo: Cosac Naify, 2011 [1971].



há pouco, sobre a obsessão com os fundamentos: pareceu-me que o fundamento mais sim-
ples era, no fundo, o mais eficaz. Acredito realmente que o famoso dualismo cartesiano não 
é algo especificamente europeu e que se trata de algo bem mais complicado do que parece. 
Aliás, se lermos atentamente as Méditations métaphysiques [Meditações metafísicas], veremos 
que não se trata de um dualismo simplista. De todo modo, digamos que o famoso dualismo 
cartesiano é uma variante entre outras dessas tensões entre os dois planos que denomino 
“interioridade” e “fisicalidade”. Assim, não se trata de um dualismo substancial, nem de um 
dualismo constituído, mas de um dualismo constituinte: é a capacidade que um indivíduo 
tem, baseado em suas próprias disposições — as qualidades que ele se atribui do ponto de 
vista da fisicalidade e da interioridade —, de detectar continuidades ou descontinuidades 
entre si mesmo e os elementos do mundo. É possível que eu esteja completamente engana-
do sobre esses fundamentos — o que não teria grande importância, neste caso, no sentido 
do resultado produzido que continua sendo interessante, e é isso que importa. Quer dizer, 
podemos suprimir não somente o arcabouço da economia da descoberta, que mencionei 
brevemente para começar, mas até mesmo uma parte do arcabouço da economia da exposi-
ção, se os resultados produzidos forem pertinentes. Para retomar a metáfora do mecanismo 
experimental, da ferramenta de detecção que um físico pode empregar, pode-se considerar 
que, por mais que essa ferramenta de detecção possa estar mal calibrada, os resultados que 
ela fornece são interessantes. É assim que vejo. Nesse sentido, uma vez que os resultados al-
cançados são pertinentes — e creio que são —, não estou disposto a me engajar num debate 
filosófico sobre essa questão. Pertinentes no sentido de que isso permite, dito mais uma vez, 
compreender sistemas de diferenças e, através do estabelecimento desses grupos de transfor-
mação, compreender por que certas coisas se combinam ou não.

Andrea Daher: Falemos de sua experiência como curador da exposição La fabrique des 
images [A fábrica das imagens] no Musée du quai Branly, em 2011. Aproveitando seu último 
comentário sobre o maior interesse dos resultados pertinentes do que das ferramentas de 
detecção, gostaria de lhe fazer a seguinte pergunta: de que maneira essa exposição, do modo 
como ela foi concebida, pôde permitir ao público escapar de uma abordagem puramente 
formal das imagens, que resulta, entre outras coisas, de uma espécie de razão patrimonial ou 
museológica que é totalmente a nossa?

Philippe Descola: Fiz essa exposição como uma espécie de experiência sobre uma ex-
periência. Quer dizer, comecei a trabalhar com as imagens como uma experiência, para ver 
se, no campo muito particular da figuração, as proposições que eu havia feito, lançando 
mão essencialmente de sistemas discursivos, eram sustentáveis. E, então, passei de um regi-
me para o outro. A figuração era uma experiência de deslocamento e a exposição era uma 
experiência dentro da experiência. Tratava-se de ver se eu era capaz de fazer um público 



leigo perceber a pertinência das distinções que eu propunha nas imagens. Era uma exposi-
ção bastante coativa: passava-se por um vestíbulo em que se anunciava “aqui está o guia de 
leitura”. Isso irritou algumas pessoas, sobretudo historiadores da arte. Mas se você admitisse 
o ponto de partida que eu propunha — observar as imagens —, você poderia ver se esses 
contrastes lhe pareceriam pertinentes. Há várias maneiras de verificar se isso funciona: a 
primeira é fazer públicos muito diferentes visitar a exposição — o que fiz muitas vezes — e, 
em seguida, olhar o livro de visitas em que as pessoas escrevem comentários, na saída da 
exposição. Acredito que tenha sido eficaz no seguinte sentido: um comentário geral que me 
chegou foi que a exposição permitia ver, compreender ou constituir um guia de leitura ou 
de visão de outros objetos do museu. Isso é interessante porque o Musée du quai Branly é, 
no fundo, como todos os grandes museus de antropologia do mundo (com exceção do Pitt 
Rivers Museum de Oxford, a única que conheço), baseado numa divisão em áreas culturais, 
ou seja, baseado na ideia de que há afinidades entre os objetos pelo fato de eles terem sido 
produzidos numa mesma região, por uma mesma cultura ou numa mesma época, ou em 
transição uns em relação aos outros, no quadro de uma história da arte europeia. Mas, se for 
adotado um princípio completamente diferente, é possível propor às pessoas uma maneira 
de ver as imagens que não seja fundada nessa divisão em áreas culturais e em períodos esti-
lísticos. E isso agradou, claramente, muita gente. Quer dizer que isso lhes permitiu escapar, 
além do mais, de uma determinada forma de ignorância, porque, embora familiar para nós, 
antropólogos, a divisão em áreas culturais é um pouco estranha para a maioria das pessoas. 
É preciso conhecê-las bem para chegar a compreender o simbolismo e a função das imagens 
numa região do mundo e numa determinada época. É nesse sentido que a exposição foi 
uma experiência, e as consequências foram várias. A que mais me tocou, ainda em relação 
ao livro de visitas, foi uma menininha que escreveu, no final: “Quando eu crescer, vou ser 
animista”. Exatamente: não se tratava, de forma alguma, das crianças e dos selvagens! Com 
trabalho, com um esforço considerável, conseguimos sair das evidências do naturalismo. 
É preciso reconhecer que o Musée du quai Branly permitiu esse tipo de experiência, que é 
muito rara. Quis também eliminar completamente qualquer ideia evolutiva, o que creio ser 
muito importante. Foi por isso que o início da sessão sobre o naturalismo coexistia com o 
fim da sessão sobre o animismo. Assim, máscaras wauja e as primeiras iluminuras de Fou-
quet estavam situadas no mesmo espaço. Depois do naturalismo, passava-se à Austrália, ti-
picamente considerado o mais primitivo dos continentes. Assim, qualquer ideia de evolução 
era dinamitada nessa apresentação, e foi exatamente isso o que quis fazer. A exposição foi 
muito útil para que eu continuasse minhas reflexões sobre as imagens (e sobre um aspecto 
importante delas). O que é uma imagem para mim? É um agente icônico. É um agente, 
no sentido clássico de uma entidade que exerce uma ação, mas que é icônico no sentido de 
que é uma coisa que figura qualidades de outra e que, por isso, pode às vezes se tornar essa 
outra coisa. E o dispositivo de apresentação que foi preciso inventar para essa exposição me 



permitiu avançar, por um lado, na compreensão conjunta dos mecanismos formais por meio 
dos quais as imagens são percebidas como agentes e, por outro lado, dos mecanismos da 
iconicidade, ou seja, dos conteúdos que as imagens figuram. Parece-me que os dois devem 
andar juntos, e foi o que tentei mostrar nessa exposição. Nada é fácil, porque uma exposição 
desse tipo, como qualquer trabalho sobre as imagens, é baseada no trabalho de historiadores 
e de etnólogos que estudaram as imagens neste ou naquele contexto cultural, o estatuto que 
elas têm, o uso que delas se faz etc. E, por vezes, é difícil fazer compreender que coisas que 
se assemelham em aparência — por exemplo, máscaras animais alasquianas e andinas, ou 
uma paisagem holandesa e uma paisagem chinesa — na realidade não se juntam e são de 
naturezas extremamente diferentes. É o limite que enfrentamos quando nos interessamos 
pelas imagens: o fato de que os dispositivos formais empregados para produzir imagens 
existem, afinal, em número relativamente limitado, e que alguns dentre eles podem servir 
a diferentes funções. Refletindo sobre a organização dessa exposição, tive a possibilidade de 
tomar consciência disso de uma maneira muito melhor do que se eu tivesse de escrever um 
texto, do que se tivesse sido simplesmente uma economia discursiva.

Els Lagrou: Eu queria saber o que você pensa da volta do interesse pelas imagens na an-
tropologia, em geral, e na etnologia, em particular. Como isso ocorre? E como seu interesse 
pelas imagens se insere nesse movimento? Acho fascinante a maneira como você passa da on-
tologia à figuração. Eu gostaria de saber se isso foi premeditado ou se foi uma coincidência, 
pelo fato de que você teve a oportunidade de testar essa tradução de conceito em imagem 
para um grande público através da exposição, para depois desenvolvê-lo em detalhe (visto 
que a exposição foi acompanhada de vários debates e seminários). Acho também que é um 
procedimento muito interessante porque seria possível trabalhar de outra maneira. E a se-
gunda questão é mais etnográfica. Sabemos que as ontologias supõem uma relação diferente 
com o meio ambiente. E isso tem consequências no estilo de figuração utilizado. Gostaria de 
saber como, nesse contexto de transformação, você situa a Amazônia. Você acha que poderia 
existir um animismo amazônico específico, que pode se traduzir em escolhas estilísticas e 
formais específicas? Gostaria de saber também se você pensa que poderíamos considerar o 
animismo amazônico como perspectivista ou não. Ou se você considera o perspectivismo 
como um exemplo mais específico que não pode dar conta dessa região de um modo global.

Philippe Descola: Há, neste momento, entre os antropólogos, um fenômeno geral 
de interesse pelas imagens cujas razões exatas eu não saberia apontar. Ele é extremamente 
impressionante entre os jovens pesquisadores e também entre pesquisadores mais experien-
tes que, modificando suas áreas de interesse, se voltaram atualmente para essa questão. Na 
França, isso se liga em parte, talvez, ao dinamismo do Musée du quai Branly. Mas há todo 
um conjunto de fatores que devem ser considerados, sobretudo o fato de que tradições teóri-



cas muito diferentes podem convergir para um mesmo objeto, que se torna, então, “quente”. 
Confesso que, no meu caso, se tratava, de saída, de algo um tanto instrumental. Eu havia 
evidenciado alguns campos da vida social em que contrastes ontológicos eram visíveis, par-
tindo unicamente de documentos discursivos. Escolhi me voltar, em seguida, para as ima-
gens por um interesse antigo pela história da arte e pela pintura, mas também porque eu me 
havia dito que, se esses contrastes ontológicos “funcionassem” para as imagens, isso signifi-
caria uma boa confirmação. Aliás, outro âmbito da vida social que também havia atraído o 
meu interesse era a espacialização, os dispositivos de ordenação do espaço, que é também um 
âmbito relacionado à imagem. Ou ainda, o da temporalidade ou da duração, a ordenação da 
duração. Havia, naquele momento, esses três âmbitos que me interessavam. E decidi, afinal, 
me dedicar às imagens. Isso é efeito, sem dúvida nenhuma, de uma obrigação infernal, tanto 
na École des Hautes Études en Sciences Sociales quanto no Collège de France — cuja experiên-
cia vivo há muito tempo —, que consiste em oferecer, a cada ano, um curso sobre um tema 
diferente. No caso, se tratava de abordar um campo completamente novo, então pensei: por 
que não as imagens? Assim, saltei para o desconhecido e tomei as imagens por objeto.

 O trabalho sobre a exposição e o trabalho sobre as imagens estiveram estreitamente 
ligados. Tive a sorte de poder me beneficiar de uma licença sabática de um ano, que passei 
em Munique, onde há tanto um célebre instituto de história da arte quanto um museu de 
etnologia com uma excelente biblioteca. Assim, me enterrei em Munique, uma cidade muito 
charmosa, mas onde as tentações de escapar ao trabalho são poucas. Então, trabalhei muito 
e constituí a biblioteca mental de imagens que os historiadores da arte adquirem muito cedo 
em sua formação e de que um antropólogo como eu não dispõe. Foi assim que trabalhei, 
associando aquilo que encontrei à tentativa de ver quais tipos de imagens podiam correspon-
der melhor ao que eu desejava mostrar. E avancei na busca para responder questões muito 
concretas sobre as imagens: onde estão conservadas? O que se escreveu sobre elas? Como 
podemos fazer empréstimos para uma exposição?

 No que diz respeito às imagens amazônicas, você levanta um ponto extremamente 
delicado. É que, para levar adiante o trabalho que comecei, seria preciso fazer uma coisa que 
não tenho coragem de fazer e que consiste em se dedicar àquilo que se pode chamar “estilos”. 
Não no sentido da história da arte, mas no da morfologização das imagens, digamos. E se 
trata de interrogar as razões pelas quais os estilos se desenvolvem, independentemente do 
que podemos saber, evidentemente, a respeito de questões de transmissão, de influência e de 
difusão regional, e deixando de lado a ideia de arquétipos estilísticos universais. Não que essa 
última pista não possa ser profícua; alguns a levaram bem longe, como Carl Schuster, espe-
cialista em simbolismo iconográfico, que passou a vida inteira documentando os motivos no 
mundo inteiro, a fim de tentar encontrar famílias de motivos universais. Minha orientação 
neoestruturalista, digamos assim, me afasta desse tipo de empreendimento. Mas o que seria 
muito interessante fazer, no caso, seria compreender por que no âmbito do animismo há, 



de fato, diferentes estilos. A iconicidade desempenhou um papel importante na Amazônia 
durante o período pré-histórico, mas não sabemos nada sobre essas imagens. Em contrapar-
tida, as imagens amazônicas contemporâneas são pouco miméticas, enquanto no animismo 
circumboreal se atribui uma grande importância à iconicidade (a uma determinada forma 
de iconicidade, em todo caso). Por que a iconicidade desempenha um papel menor no mun-
do amazônico? Será porque as imagens são perspectivistas? Creio que não, uma vez que há 
formas de perspectivismo em outros lugares. Há casos exemplares, ou em todo caso muito 
bem documentados, na Sibéria (e isso desde Bogoras), onde há, entretanto, uma tradição 
estilística bastante diferente daquela da Amazônia. Não tenho respostas prontas, mas é um 
problema fundamental. Acredito que não se possa ir um pouco mais adiante nessa direção 
sem fazer esse trabalho de análise estilística. Há uma pista possível que não explorei (e não 
sei se o farei), em Par-delà nature et culture: há modos de identificação, formas ontológicas 
elementares, mas há também modos de relação. E a certas ontologias podem corresponder 
vários modos de relação. É possível que eles tenham um papel a desempenhar na definição 
desses estilos. Aí também o trabalho é enorme. No fundo, o que faço é propor; se as pessoas 
tomarem essas proposições para tentar pô-las à prova com material etnográfico, será muito 
bom, mas é claro que se trata de um tipo de trabalho que eu mesmo não poderia fazer. Isso 
é quase tudo do que posso dar como resposta. Mas é verdade que o animismo apresenta essa 
característica nas imagens, em relação a outros modos de identificação. Há uma variedade 
enorme, um panorama enorme, de certo modo, de formas de figuração que chamam a aten-
ção. Ao mesmo tempo, há elementos recorrentes que considero extremamente interessantes 
e que são muito reconfortantes, pois demonstram uma continuidade animista em regiões do 
mundo muito afastadas umas das outras. Por exemplo, a máscara ma’betisek (Malásia) de 
xamã, metade tigre, metade humano, que encontrei em Maurice Bloch, figura uma possível 
mudança de perspectiva: num perfil, há a dimensão tigre do espírito; do outro lado, há não 
a dimensão humana, mas a dimensão de interioridade desse tigre figurada por um perfil 
humano. E basta passar de um para outro, se deslocando alguns centímetros, para mudar de 
perspectiva. Enfim, para responder de maneira incompleta: a questão dos estilos está ainda 
por ser explorada.

Nina Vincent: Quando visitei a exposição La fabrique des images, a primeira coisa que 
me veio à cabeça foi vê-la como uma experiência de uma “fabricação de imagens” sua. Gos-
taria de tentar entender como você passou por esse processo de figuração, de composição de 
uma exposição: em primeiro lugar, a partir da escolha dos objetos, especialmente no que diz 
respeito à questão do apelo estético (que é uma questão polêmica para os museus etnográfi-
cos) e aos dispositivos visuais, cenográficos, que me parecem ser aquilo que proporciona esse 
“dar a ver” da teoria transformada em exposição; em segundo lugar, gostaria de saber como 
essa exposição afetou o seu pensamento, a sua teoria sobre os objetos, especialmente no que 



diz respeito à questão da “agência”. Seria no sentido de uma transição entre essa ideia dos 
objetos como uma consequência ou uma ilustração das ontologias, ou dos objetos e imagens 
compondo a construção dessas ontologias? 

Philippe Descola: Vou responder primeiramente à segunda parte da questão. Fazer a 
exposição desempenhou um papel importante nesse sentido. Como eu disse, no início havia 
um lado de verificação experimental: se funcionasse com as imagens, seria uma confirma-
ção do que eu havia explicitado anteriormente a partir dos sistemas discursivos. E depois, 
ao longo do tempo, percebi — algo que deveria saber, pois não sou um completo ignorante 
em história da arte — que as imagens têm um regime de existência relativamente autônomo 
(ainda que os historiadores da arte se sirvam bastante do contexto histórico e, sobretudo, dis-
cursivo para explicá-las). E que, em certos casos, em particular no caso do naturalismo, elas 
prefiguram transformações ontológicas que os textos só deixam explícitas muito mais tarde. 
Parti da ideia, efetivamente, de características elementares de cada uma dessas ontologias. 
Indaguei-me, por exemplo: como isso funciona no naturalismo? A ideia da perspectiva era 
importante, mas percebi que, bem antes da utilização sistemática da perspectiva linear, os 
dois elementos característicos do naturalismo — o caráter distintivo da interioridade huma-
na, de um lado, e a obsessão com a descrição verossímil do mundo, de outro — já estavam 
presentes, desde muito cedo. Percebi que alguma coisa havia ocorrido, num determinado 
momento, na cultura visual do Ocidente, que indicava uma maneira diferente de ver, por-
tanto de detectar (que é sempre a mesma coisa) qualidades, relações nos objetos do mundo. 
Foi, de fato, o trabalho com as imagens, e mais particularmente o trabalho da exposição, que 
permitiu que eu me desse conta disso.

Quanto ao caráter de agência dos objetos, ele estava presente aí, uma vez que se trata 
de agentes icônicos que têm autonomia. Como transmitir isso aos espectadores sem utilizar 
o discurso? Tive a sorte de ter um cenógrafo nessa exposição com quem discuti muito a 
respeito dessas questões para tentar transmitir a mensagem. Havia algo nesse sentido, por 
exemplo, na parte sobre o animismo (não sei se aqueles que viram a exposição repararam 
nisso). No fundo, o que é o animismo? Precisamente, são presenças, são agências que podem 
se estabilizar na forma de imagem ou não. E para tornar isso perceptível, decidimos usar um 
fundo uniforme, cuja iluminação variava, no entanto, por meio de um dispositivo luminoso. 
Um programa de computador (muito complicado, aliás) modulava a intensidade da luz e 
deslocava os focos de maneira aleatória para que se tivesse a impressão de que algo acontecia, 
mas não se soubesse o quê. O espectador não devia ter a impressão de uma variação siste-
mática; algo acontecia, havia uma presença, algo que se movimentava, mas não se sabia o 
quê. E, da mesma maneira, do ponto de vista sonoro, com o áudio-guia, era preciso também 
uma presença auditiva. Minhas leituras sobre as regiões circumboreais me fizeram pensar 
imediatamente que o mais adequado para isso era o barulho de passos na neve, de ruídos na 
bruma. No caso das pinturas aborígenes — que outrora eram desenhos na areia, em objetos 
rituais ou no corpo —, para destacar sua indexicalidade, pedi que elas fossem colocadas no 



chão, deitadas, enquanto, tradicionalmente, são penduradas nas paredes como numa galeria 
de pintura, digamos, como quadros contemporâneos. Há pequenas coisas como essas que o 
Musée du quai Branly permite fazer, ainda que a latitude nas formas de exposição não seja 
imensa. Então, por que fiz essas escolhas? Porque, de certo modo, a primeira exposição que 
Anne Christine Taylor, Stéphane Breton, Viveiros de Castro, Michael Houseman e outros 
fizeram no Musée du quai Branly, e que se chamava “O que é um corpo?”, era uma belíssima 
exposição, mas cuja cenografia era complexa e muito menos didática, pedagógica, que a mi-
nha. Assim, fiz uma etnografia da visita: fiquei plantado lá, depois observei como as pessoas 
visitavam essa exposição, e percebi que elas não compreendiam a proposta porque não iam 
aos lugares corretos, não paravam no início para compreender as explicações dadas etc. E 
tirei consequências disso, impondo um percurso em La fabrique des images. Como disse, esta 
exposição era muito didática, com um vestíbulo em que se dizia: “eis o que tem de ser visto”. 
E creio que o resultado tenha sido positivo, quer dizer, que muitas pessoas ficaram satisfeitas 
com o fato de sermos didáticos. Mais uma vez, para retomar o que dizia sobre os museus de 
etnologia, a partir do momento em que saímos do sistema das áreas culturais, há duas possi-
bilidades: ou se consideram temáticas gerais, uma classe de objetos numa região do mundo, 
como os têxteis andinos ou os malanggan melanésios (e, no fundo, nesse caso, acabamos por 
não sair muito da disposição em áreas culturais); ou então tomamos um objeto particular 
que tem uma presença quase universal, que se declina em diferentes formas, como as más-
caras, os escudos etc. Mas, se for o caso de desenvolver um argumento problematizado, não 
se pode fazer de outro modo, a não ser explicando de saída: “é isso que você vai ver”. Posso 
causar arrepios ao dizer isso, mas acho que é preciso jogar o jogo até o fim.

Andrea Daher: Ou seja, como ela acaba de dizer, é a sua fábrica...

Philippe Descola: O antropólogo, no fundo, é isso: a fábrica é sempre ele próprio. No 
trabalho de campo, isso é evidente; a etnografia é isso. O ateliê do etnógrafo é ele próprio, as 
relações que ele estabelece com as pessoas. Pode-se considerar que, a seguir, também, a fábri-
ca é o próprio antropólogo, na série de experimentações que nascem dessa situação inicial.

Andrea Daher: Para encerrar esta entrevista, eu lhe perguntaria de que maneira seu 
trabalho mais recente, sobre as abordagens antropológicas da paisagem, vem se integrar à 
sua proposta de uma antropologia da natureza, mais precisamente após essas reflexões sobre 
os modos de figuração ontológicos.

Philippe Descola: Na verdade, me interesso pela paisagem há muito tempo. Dei semi-
nários sobre esse tema durante dois anos consecutivos, na École des Hautes Études en Sciences 
Sociales, porque a paisagem é um objeto antropológico fascinante. Em primeiro lugar porque 



ela se situa na junção entre um dispositivo perceptivo e um dispositivo cultural. Segundo 
a teoria clássica das paisagens, aprendemos a observar uma paisagem in vivo porque já vi-
mos paisagens pintadas. Gombrich foi o primeiro, sem dúvida, a sistematizar a teoria das 
paisagens nessa forma argumentativa. Mas se trata, não obstante, de uma ideia antiga, que 
encontramos em filigrana já em Burckhardt. Na verdade, é a conjunção entre os dois, ou 
seja, um olhar voltado para um meio ambiente informado por um esquema visual que é um 
traço mnemésico dos quadros que contemplamos.

Segundo problema antropológico interessante: a paisagem no sentido da figuração mi-
mética de um pedaço de meio ambiente. Tradicionalmente, dizemos que isso só existe de 
forma sistemática no Extremo Oriente e, a seguir, na Europa a partir do Renascimento, 
com todos os tipos de controvérsias que dizem respeito às pinturas de paisagem, aos afrescos 
de paisagens romanas e, até mesmo, gregas. Toda a questão que se coloca aqui é saber se 
essa noção de paisagem pode ser estendida para além da era histórica em que as figurações 
miméticas de paisagem foram produzidas. Para isso há duas respostas possíveis, que não 
considero, nem uma, nem outra, satisfatórias. A primeira consiste em dizer: é paisagem toda 
apreensão subjetiva dos lugares. É a posição característica de uma parte da antropologia 
anglo-americana, e também de uma parte de um ramo fenomenológico da antropologia e 
da arqueologia, como a de Christopher Tilly. Ela não me parece muito interessante porque 
em qualquer lugar, de fato, se tem uma apreensão subjetiva do espaço. E decidir chamar isso 
de “paisagem” não nos traz muita coisa. A segunda abordagem é oriunda do que podería-
mos chamar de escola francesa da paisagem. Penso, em particular, em Augustin Berque, um 
geógrafo cultural, e em Alain Roger, um filósofo especialista em estética, que enfatizaram 
a necessidade de não falar de paisagem a não ser se houver critérios sobre os quais se possa 
ter consenso. O mais restritivo deles é Augustin Berque, para quem existem quatro crité-
rios: a existência de um termo, de representações literárias, de representações picturais e de 
artialização in situ (termo já empregado por Alain Roger), ou seja, a existência de jardins 
como modelos reduzidos de paisagens. Isso é admissível, mas evidentemente significará que 
a investigação sobre a paisagem onde nenhum desses critérios possa ser encontrado estará 
imediatamente suspensa. Então, a posição que tento defender é a de uma via intermediária 
entre essas duas definições — uma excessivamente “extensionista” e outra excessivamente 
“intensionista” — que consiste em dizer que uma paisagem é um pedaço de meio ambiente 
transformado num signo de outra coisa que ele mesmo. Ele pode ser uma figuração, ou 
ainda um pedaço de meio ambiente transformado (como um jardim). Chamo isso “transfi-
guração”, tomando essa palavra no sentido da figura, segundo Erich Auerbach, ou seja, algo 
que está a meio caminho entre uma imagem e uma forma, algo que evidencia um esquema 
produtivo. Estou bem no início, mas procuro ver como esses processos de transfiguração 
existem em outros lugares diferentes das civilizações em que uma pintura figurativa das 
imagens ou uma tradição dos jardins se desenvolveram. Dou um exemplo: há uma literatura 



pouco utilizada sobre os jardins de subsistência, que são lugares em que se cultivam víveres 
e, ao mesmo tempo, muitas outras coisas (modelos reduzidos do cosmos, imagens do corpo 
fragmentado de um ancestral, miniaturas da floresta etc.). Essa literatura existe para a Me-
lanésia, e é bem conhecida depois de Coral gardens, de Malinovski.13 Há, ainda, uma belís-
sima etnografia sobre o Vanuatu, e material para a Amazônia e para a Ásia do Sudeste. O 
jardim medieval também é isso: em primeiro lugar, um jardim de plantas condimentícias e 
medicinais e um jardim de legumes, que tem uma função nutritiva. Mas, ao mesmo tempo, 
é um lugar que tem um simbolismo extremamente complexo e que vale por algo diferente 
do que é. Assim, a perspectiva que desenvolvo é esta, interessado, num primeiro momento, 
nos dispositivos de transfiguração in situ. Alain Roger propôs uma distinção útil entre o que 
ele chama a “artialização in visu” e a “artialização in situ”. A primeira consiste em pintar os 
meios ambientes, transformando-os, já que se trata de um trabalho de figuração mimética. 
A segunda consiste em transformar localmente um meio ambiente, na forma, por exemplo, 
do paisagismo clássico dos jardins chineses ou do landscape gardening, em sua grande tra-
dição, na Inglaterra do século XVIII. Ora, penso que a transfiguração in situ não se aplica 
somente aos jardins de lazer, mas está presente também em certos jardins de subsistência 
— e é o que vou estudar neste ano letivo, no meu curso do Collège de France. Então, a outra 
pista interessante é a miniaturização, porque, no fundo, uma paisagem, in visu ou in situ, é 
sempre um modelo reduzido de alguma coisa. Vocês se lembram, sem dúvida, do belo texto 
de Lévi-Strauss sobre o colarinho de rendas de Clouet, em que diz que o que a pintura ou a 
arte fazem ao mudar a escala é conferir a capacidade de ver o conjunto de maneiras possíveis 
de realizar o objeto que se tem diante dos olhos. Em outras palavras, a arte, de certo modo, 
é uma experiência estrutural do conjunto de maneiras possíveis de dar conta de um protóti-
po realizado de uma única maneira, aquela que temos diante dos olhos, mas que podemos, 
nós mesmos, fazer variar, imaginando outras possibilidades. Contudo, essa característica 
da miniatura — a de fazer nascer a emoção estética, tanto de uma apreensão sintética das 
propriedades de um objeto quanto de uma analítica de suas condições possíveis de realização 
— não explica completamente a redução de escala na figuração de paisagem. Neste caso, o 
interessante é que ela é um modelo reduzido, não somente de um objeto (um humano, um 
vaso de flores etc.), mas de um contexto de relações possíveis, que nos é permitido vir a ocu-
par, e que dá essa impressão muito forte, ao observarmos certos quadros, de que poderíamos 
entrar neles e nos misturar à vida pintada.

São esses os dois campos em que busco explorar a noção de paisagem para que ela se 
torne antropologicamente produtiva, sem ser banalmente estendida a qualquer forma de 
apreensão subjetiva dos lugares.

13 MALINOVSKI, Bronislaw. Coral gardens and their magic. A study of the methods of tilling the soil and of 
agricultural rites in the Trobriand Islands. Londres: Allen & Unwin, 1935. 2 v.


