
276276Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 21, n. 43, p. 276-281, jan./abr. 2020 | www.revistatopoi.org

A religião vodum e seus indeléveis laços atlânticos
 

The Vodou Religion and its indelible Atlantic ties
La religión vudú y sus indelebles lazos atlánticos

Leandro Gonçalves Rezende 1*
1Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte/MG  – Brasil

Parés, Luis Nicolau. O rei, o pai e a morte – 

a religião vodum na antiga Costa dos Escravos 

na África Ocidental. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2016.

O livro O rei, o pai e a morte – a reli-

gião vodum na antiga Costa dos Escravos na 

África Ocidental, obra publicada em 2016, 
é fruto de anos de pesquisa de Luis Nicolau 
Parés, doutor em Antropologia da Religião 
pela Universidade de Londres e professor da 
Universidade Federal da Bahia. Autor de va-
riadas publicações, sua produção acadêmi-
ca encontra-se no limiar entre a história e 
a antropologia, destacando-se pelas análises 
comparativas entre as populações da África 
Ocidental e as afro-brasileiras, enfocando 
aspectos religiosos, étnicos e culturais. De 
modo geral, o livro em questão examina 
as práticas religiosas na África Ocidental, 
ou seja, os antigos reinos de Aladá, Uidá e 
 Daomé, região que atualmente corresponde 
à República do Benim, demonstrando seu 

dinamismo e sua imbricação na vida políti-
ca, social e econômica daquelas sociedades, 
nos séculos XVII, XVIII e XIX. 

Da antiga Costa dos Escravos ou  Costa 
da Mina, como denominavam os portu-
gueses, foram embarcadas grandes levas de 
africanos escravizados, que desembarcaram 
no Brasil, em especial na Bahia. Trata-se de 
africanos falantes dos idiomas do grupo gbe, 
que compartilhavam a fé nos voduns. Fato 
significativo, pois, uma vez ressignificada, 
a cultura desses povos será preponderante, 
desde então, no imaginário afro-brasileiro. 
Assim, o autor busca entender o processo 
histórico das práticas religiosas e das crenças 
associadas aos voduns, destacando-as como 
importante elemento de identidade cultural, 
imprescindível para entender aspectos so-
ciais, políticos e econômicos cunhados his-
toricamente em ambas as costas atlânticas. 

Trata-se de uma análise comparativa, 
pois para compreender a religiosidade afro-
-brasileira, recriada em Salvador, no Re-

DOI: http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X02104314.
Resenha recebida em 9 de fevereiro de 2019 e aceita para publicação em 28 de maio de 2019.
* Mestre pela Universidade Federal de Minas Gerais / Departamento de História, Belo Horizonte/MG – Bra-
sil. E-mail: leandro9rezende@yahoo.com.br. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7581-5720.



A religião vodum e seus indeléveis laços atlânticos

Leandro Gonçalves Rezende 

277277Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 21, n. 43, p. 276-281, jan./abr. 2020 | www.revistatopoi.org

côncavo Baiano ou no Maranhão, faz-se 
necessário um retorno às origens africanas, 
principalmente nos períodos de maior inten-
sidade do tráfico de escravos. De fato, são 
africanas muitas das heranças que o univer-
so brasileiro carrega, porque Brasil e África, 
desde o século XVI, estiveram conectados, 
ambos inseridos num contexto maior, o qual 
se pode denominar Mundo Atlântico. Dessa 
forma, os povos e culturas que habitavam as 
duas margens do Oceano Atlântico, manti-
veram intensos vínculos, estabelecidos não 
somente pelo tráfico de escravos, mas por 
inúmeras formas de trocas, principalmente 
as trocas socioculturais, que, apropriadas 
de diferentes maneiras dos dois lados dessa 
lógica atlântica, conformaram uma cultu-
ra e identidade, sendo um de seus pilares 
a religiosidade. Todavia, o autor é enfático 
ao afirmar que não busca revelar origens 
cosmológicas dessa ancestralidade africana, 
numa tentativa de reelaboração de uma ide-
alizada “África mítica”; mas sim, almeja um 
sistemático estudo histórico da cultura asso-
ciada ao vodum, compreendendo sua dinâ-
mica social localizada no tempo e no espaço.

De forma simples, Parés entende a reli-
gião “como toda interação ou comunicação 
entre ‘este mundo’ sensível e fenomenológico 
dos humanos e um ‘outro mundo’ invisível, 
onde se supõe habitem entidades espirituais, 
responsáveis pela sustentabilidade da vida 
neste mundo” (p. 37). Assim, para além do 
fenômeno religioso, buscar-se-á a compre-
ensão de um rico universo cultural que me-
diava e formava parte das variadas relações 
sociais, como parentesco, poder político, 
justiça, economia e/ou arte. Logo, percebe-

mos a existência de um sistema de significa-
dos coerente e coeso, mas que, com o devir 
do tempo, soube se moldar, (re)configuran-
do-se, dinamicamente, numa crescente di-
versificação religiosa, que “não seria possível 
sem o desenvolvimento paralelo de um alto 
grau de tolerância religiosa, um dos aspec-
tos mais notáveis do complexo cultural do 
vodum” (p. 39). Da mesma forma, o autor 
busca examinar a micropolítica religiosa na 
sua dinâmica interna, mas também a dialé-
tica paralela estabelecida com as influências 
externas que levam à progressiva inserção do 
local na economia atlântica global. 

Assim sendo, a obra é composta de sete ca-
pítulos, num estudo que mantém um diálogo 
instigante entre as duas costas atlânticas, ou 
seja, da Costa da Mina ao Brasil e vice-versa, 
em constantes desdobramentos e reconfigu-
rações. Mesmo que não formalmente, o estu-
do pode ser dividido em duas partes, que são 
tangenciadas pela estrutura religiosa associa-
da aos voduns. A primeira é situada na África, 
compreendendo como as práticas religiosas, 
ligadas à estrutura de parentesco e ao culto 
aos ancestrais, se relacionam com a organi-
zação política e social desses antigos reinos, 
centralizada na figura do rei, numa época de 
intenso tráfico de escravos. Já a segunda parte 
ocupa-se das dinâmicas trocas culturais, que 
são ressignificadas de acordo com os novos 
cenários políticos, econômicos e sociais, os 
quais foram impostos aos africanos que de-
sembarcaram no Novo Mundo. Assim, anali-
sa-se a dinâmica e os significados dessas práti-
cas e desses elementos rituais, demonstrando 
suas continuidades históricas, ressignificadas  
no contexto escravista.



A religião vodum e seus indeléveis laços atlânticos

Leandro Gonçalves Rezende 

278278Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 21, n. 43, p. 276-281, jan./abr. 2020 | www.revistatopoi.org

Metodologicamente, o autor trabalha com 
diversificadas fontes, em especial os diários, 
correspondências e relatórios de estrangeiros 
e viajantes, que, geralmente, trazem um olhar 
eurocêntrico, dominador, intolerante e subje-
tivo, que precisa ser analisado e interpretado 
em seu viés ideológico; debatido e contextu-
alizado com outras fontes e conhecimentos, 
para formar um relevante e útil corpus docu-
mental. Nesse sentido, Parés desenvolve uma 
apurada crítica historiográfica estabelecendo 
conexões e comparações com as fontes dis-
poníveis, bem como analisando criticamen-
te os discursos que tais fontes empregam, 
para, desse modo, entender a lógica cultural 
inerente à ação dos africanos, captando suas 
concepções locais, seu universo simbólico e 
sua práxis ritual. O fruto desse trabalho é a 
reconstrução de um universo religioso africa-
no a partir de suas fontes internas, incluindo 
diversas tradições orais e elementos arqueo-
lógicos; e de suas fontes externas, abarcando 
os múltiplos tipos de escritos europeus, bem 
como as visões de mundo mistas e plurais de 
agentes intermediários, ou seja, dos africanos 
europeizados e dos europeus africanizados. 
Também se faz uso da etnografia ritual como 
subsídio histórico para interpretar compor-
tamentos, aspectos simbólicos, expressivos e 
comunicativos. Nesse sentido, a tradição oral, 
em especial os contos, os mitos e as memórias 
locais sobre as práticas religiosas são impor-
tantes fontes históricas, na medida em que 
auxiliam no entendimento ou interpretação 
dos relatos, estabelecendo um profícuo diálo-
go entre a história e a antropologia.

Os primeiros capítulos do livro concen-
tram-se, em parte significativa, nos pro-

cessos históricos de formação dos antigos 
reinos de Aladá, Uidá e Daomé, destacan-
do sua centralização política, o apego ao 
espaço territorial, cuja organização social 
era estruturada em famílias patriarcais, 
marcadas por vínculos de pertencimento, 
de descendência – cultos aos ancestrais –, e 
de territorialidade. Essas ligações familiares 
ou identidades coletivas são significativas na 
configuração das práticas religiosas, ou seja, 
nos cultos aos ancestrais e voduns: as forças 
invisíveis, os mistérios ou deuses. O rei era 
sacralizado e responsável pela manutenção 
das práticas religiosas locais, prescritas pela 
tradição, havendo forte mescla entre o ce-
rimonial religioso e o cerimonial da corte. 
Nessa lógica, Parés examina a complexa in-
teração de forças históricas e culturais que 
formaram essa cultura, na qual há uma re-
lação direta entre parentesco, política e reli-
gião. Desvenda-se assim, o imbricado jogo 
de palavras que compõem o título da obra: 
o rei – o político; o pai – o familiar; e a 
morte – a ligação ancestral, que funciona 
como a relação basilar das instituições e que 
garantia a continuidade do reino. Portanto, 
ganha destaque a centralidade do culto aos 
mortos e sua eloquência indissociável dos 
voduns na cultura religiosa da área gbe. Nas 
palavras do autor, o rei, o pai e a morte são 
elos de identidade cultural, pois “a análise 
da organização social dos reinos de Aladá, 
Uidá e Daomé, das suas formas de legitima-
ção política articuladas em função da ide-
ologia da descendência, dos ritos fúnebres 
e do culto aos antepassados, permitiu com-
preender a imbricação entre o parentesco, a 
política e a religião” (p. 91). 



A religião vodum e seus indeléveis laços atlânticos

Leandro Gonçalves Rezende 

279279Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 21, n. 43, p. 276-281, jan./abr. 2020 | www.revistatopoi.org

A seguir, o autor apresenta algumas ins-
tituições e discursos religiosos emblemáticos 
da correlação entre os processos de centrali-
zação política e o estabelecimento de cultos 
extradomésticos, como por exemplo, o cul-
to à serpente Dangbé, no reino de Uidá, ou 
o do leopardo Agassu, no reino do Daomé, 
demonstrando que os mesmo foram institui-
ções inicialmente associadas à monarquia, 
mas que, por meio dela, foram promovidas, 
através de processos identitários, a emblemas 
e símbolos da nação, garantindo certa coesão 
social do reino. No caso do Daomé, houve 
ainda um investimento complementar no cul-
to aos ancestrais reais, celebrados nos festivais 
conhecidos como Costumes, que poderiam 
ser distintos entre os “grandes Costumes”, 
celebrados após a morte de um rei; e os “Cos-
tumes anuais”, menores, em que se evocava 
a memória e se sacrificava para os ancestrais 
reais. A historiografia sobre os Costumes en-
fatizou múltiplas dimensões dessa instituição, 
porém cada autor em questão ressalta um as-
pecto distinto: fenômeno social total, função 
política, natureza militar, legitimação do po-
der real, dimensão econômica/comercial etc. 
Parés corrobora esses aspectos, todavia, evi-
dencia que em meio a essa multifuncionalida-
de é fundamental destacar o campo religioso/
ideológico, ou seja, “as oferendas sacrificiais 
aos ancestrais (e a outras divindades) e a con-
comitante ativação pública da memória do 
passado, como a lógica estruturante do ciclo 
cerimonial” (p. 185). Confirma-se também 
que a centralização política foi acompanha-
da de uma relativa centralização religiosa, na 
qual os ancestrais reais foram erigidos como 
referentes espirituais da nação. 

Da mesma forma, a pesquisa destaca que 
para entender a “economia da escravidão” 
que se desenvolveu na Costa da Mina é ne-
cessário entender a “economia do religioso”, 
que envolvia a troca de bens materiais e ima-
teriais entre clientes e sacerdotes, e entre ho-
mens e deuses. Tratava-se de sociedades nas 
quais as práticas agrícolas eram fundamen-
tais (economia camponesa), onde se conhecia 
a escravidão, contudo, não eram sociedades 
escravistas, pois o processo produtivo não gi-
rava em torno de uma mercadoria principal, 
centrada no trabalho escravo, mas, ao con-
trário, a principal mercadoria de exportação 
era por excelência o próprio escravizado, “o 
corpo humano capaz de gerar força de traba-
lho” (p. 279). A principal forma de angariar 
novos cativos era a guerra e essa mercadoria 
humana era trocada por armamento e muni-
ção, ou por produtos de consumo, a exemplo 
de aguardente e tabaco, ou por bens europeus 
que denotavam prestígio, visando a aumentar 
a distinção social daqueles que monopoliza-
vam os “meios de produção escravista”, ou 
seja, a coroa e os funcionários da corte. Nesse 
contexto, o pensamento religioso do vodum 
certamente ocupou lugar de destaque na me-
diação das relações mercantis, ao orientar as 
disposições e, em última instância, as deci-
sões dos atores envolvidos, que em suas em-
preitadas lançavam apelos ao mundo invisível 
do vodum e ao seu aparato espiritual. Des-
sa forma, o autor é enfático ao afirmar que 
a prática religiosa interferia nos processos de 
escravização, da mesma forma que a realidade 
da escravidão encontrava expressão no ritual. 

Significativo é notar que já em África 
existia um processo de assimilação e agre-



A religião vodum e seus indeléveis laços atlânticos

Leandro Gonçalves Rezende 

280280Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 21, n. 43, p. 276-281, jan./abr. 2020 | www.revistatopoi.org

gação de outros cultos importados ou por 
conquistas, ou por alianças ou pelo desloca-
mento de escravos, o que contribuiu para um 
significativo pluralismo religioso, baseado 
numa tradição de tolerância religiosa.  Par-
tindo dessa interpretação histórica, os capí-
tulos finais do livro fazem uma comparação 
entre práticas religiosas de origem africana 
desenvolvidas no outro lado do Atlântico. 
Apesar das inevitáveis e evidentes transfor-
mações acontecidas em ambos os lados do 
Atlântico, existe um significativo paralelis-
mo, que pode ser identificado em vários as-
pectos do panteão e das atividades rituais, 
tal qual a iniciação, que encontra surpreen-
dentes semelhanças. Além disso, as práticas 
rituais dos devotos dos voduns teriam sido 
um importante modelo referencial para a or-
ganização de diversos grupos religiosos afro-
-brasileiros, permitindo organizar comuni-
dades coesas, oferecendo aos seus membros 
recursos e apoio emocional para enfrentar a 
adversidade imposta pela situação de margi-
nalidade social. Nas palavras do autor:

As religiões afro-brasileiras, ou de matriz 

africana, como sabemos, são o resultado 

de um complexo processo histórico de 

síntese e criatividade cultural em que 

se emaranharam as contribuições mais 

diversas, tanto dos vários povos africanos, 

de sua descendência crioula com o do 

cristianismo ibérico e das populações 

ameríndias. Contudo, isso não impedia 

que certas tradições culturais africanas 

fossem mais atuantes do que outras no 

processo de institucionalização dessas 

religiões. Minha tese é de que, a partir do 

século XVIII, especialmente na primeira 

metade do século XIX, os saberes dos 

sacerdotes dos voduns – relativos à 

instalação de altares em espaços estáveis, 

aos processos de iniciação, à hierarquização 

do corpo sacerdotal e à devoção conjunta 

a múltiplos deuses – estabeleceram um 

padrão de grande eficácia para integrar o 

pluralismo religioso dos escravizados em 

comunidades de tipo eclesial (p. 322). 

Percebemos, assim, que a obra de Parés 
se enquadra na perspectiva de uma história 
conectada entre África e Brasil e vice-versa, 
ou seja, numa circularidade atlântica, em 
que práticas e discursos geograficamente 
distantes teriam se constituído mutuamente 
através do fluxo e refluxo de pessoas, ideias 
e mercadoria. Nas últimas décadas, percebe-
mos que a ótica dos estudos africanos tem 
enfocado as relações culturais, que são for-
madoras de uma base comum, ou seja, uma 
herança cultural que une diferentes comu-
nidades criadas a parir da diáspora africana, 
corroborando a existência de uma grande 
área cultural interligada em intensas trocas 
culturais e ressignificadas de maneiras dis-
tintas e em diferentes realidades no fluxo e 
refluxo que se deu nas duas costas atlânti-
cas ao longo do tempo. Percebe-se, assim, 
uma grande redefinição identitária, ou seja, 
a reelaboração de novas formas de ser, agir 
e pensar o mundo. Há um diálogo criador, 
que superou as injustiças e adversidades im-
postas àqueles indivíduos. As religiões afro-
-brasileiras podem ser pensadas não apenas 
em termos de continuidades e sobrevivên-
cias africanas, mas sim como um processo 



A religião vodum e seus indeléveis laços atlânticos

Leandro Gonçalves Rezende 

281281Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 21, n. 43, p. 276-281, jan./abr. 2020 | www.revistatopoi.org

de diálogo e interação constante com as 
práticas e os discursos religiosos africanos 
recepcionados e reelaborados nos diferentes 
contextos regionais. Assim, a devoção aos 
voduns se espalhou pelo Brasil, Haiti, Cuba, 
Estados Unidos, Jamaica e outros lugares do 
Caribe, onde essa memória ritual, mediada 
pelas entidades espirituais, contribuiu para 
interessantes desdobramentos identitários 
no contexto atlântico. O campo religioso, 
sem dúvida, é um espaço privilegiado para 
reivindicar identidade, para criar formas de 
pertencimento e até para a mobilização e a 
ação política. Conforme bem salientou Pe-
rés: “A centralidade das práticas religiosas 
para enfrentar, no nível individual, os mo-
mentos de experiência difícil e para nego-
ciar, no nível coletivo, as situações de subal-
ternidade política faz delas um tema sempre 
relevante, qualquer que seja a sociedade ou o 
momento histórico” (p. 358).

Destarte, concluímos que a obra O rei, 
o pai e a morte – a religião vodum na anti-

ga Costa dos Escravos na África Ocidental é 
uma importante contribuição para a histo-
riografia em língua portuguesa sobre a di-
áspora africana, demonstrando os impactos 
das práticas religiosas na economia, política 
e sociedade dos antigos reinos da Costa dos 
Escravos em sua correlação com a cultura 
afro-brasileira. Trata-se de uma obra signi-
ficativa e referencial que estabelece um di-
álogo entre dois universos que se conectam 
por indeléveis laços religiosos confecciona-
dos em contexto histórico marcado pela in-
tolerância, mas que recriados deixaram um 
grande legado para os dias atuais.

Referência

PARÉS, Luis Nicolau. O rei, o pai e a morte – 
a religião vodum na antiga Costa dos Escravos 
na África Ocidental. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2016.


