
347Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 16, n. 30, p. 347-353, jan./jun. 2015 | www.revistatopoi.org

Assim na terra como no céu

Maria Filomena Pinto da Costa Coelho*

Bastos, Mário Jorge da Motta. Assim na 

terra como no céu... Paganismo, cristianismo, 
senhores e camponeses na Alta Idade Média 
ibérica (séculos IV-VIII). São Paulo: EdUSP, 
2013. 264 p.

    
Eis um livro que tem uma grande contri-

buição a dar: é um belo exercício de história. 
Seu autor, Mário Jorge da Motta Bastos, é 
professor de História Medieval na Universi-
dade Federal Fluminense e desenvolveu sua 
trajetória como pesquisador sobre a Idade 
Média ibérica. Mas, para este historiador, 
mais importante do que o tempo e o espaço 
sobre os quais se debruça é a perspectiva da 
qual se parte. Neste sentido, ele deixa as coi-
sas claras desde o início: a história só é possí-
vel a partir do presente, como um problema 
que se coloca ao passado, no intuito de dar 
sentido à vida dos homens e mulheres em 
sociedade. Mário Jorge Bastos aparece em 
cada palavra que escreve — não apenas nas 
entrelinhas —, assumindo o protagonismo 
do texto, e fazendo jus à tradição marxista, 
com a qual se alinha. Portanto, trata-se de 
um livro de história que expressa com muita 
clareza de onde se parte, os caminhos que 
se pretende percorrer e de que forma se fará 

esse percurso. 
Nos tempos que correm, em que nos va-

mos acostumando com o “mais ou menos”, 
não deve passar despercebido o trabalho 
acadêmico realizado com seriedade e com-
petência e, no que tange à disciplina da His-
tória, dentro de parâmetros que permitem 
acompanhar a construção do objeto de es-
tudo, as interpretações que se tecem sobre o 
passado e, finalmente, as conclusões a que se 
chega. Creio que é somente sobre essa base 
que o trabalho do historiador pode, ou não, 
ser considerado (julgado?) legítimo. Assim, 
o livro é um exercício de história, cuja ex-
trema transparência permite ao leitor acessar 
de forma segura os fundamentos teóricos e 
os problemas que se entrelaçam no texto e 
que conduziram o autor em sua leitura dos 
documentos. 

No intuito de prestar tributo à franqueza 
acadêmica que Mário Jorge Bastos derrama 
em sua obra, devo dizer que não sou mar-
xista. Entretanto, li Assim na terra como no 

céu... com o prazer do historiador que en-
contra um bom livro de história. Na forma 
como o texto é redigido, todos os aspectos 
são importantes: desde os desafios de ser 
marxista no mundo de hoje — com todas 
as idiossincrasias que a palavra encerra —, 

DOI - http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016030014
* Doutora em História Medieval pela Universidad Complutense de Madri (Espanha) e professora da Univer-
sidade de Brasília (UnB). Brasília, DF, Brasil. E-mail: filo-coelho@hotmail.com.



Assim na terra como no céu

Maria Filomena Pinto da Costa Coelho

348Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 16, n. 30, p. 347-353, jan./jun. 2015 | www.revistatopoi.org

passando pelas dificuldades que o historia-
dor enfrenta ao sistematizar de forma com-
preensível aquilo que desejaria que fosse 
apreendido por um só golpe de vista, até o 
hermetismo de algumas fontes primárias. O 
autor põe tudo a descoberto.      

Assim na terra como no céu... parte de 
um problema que a historiografia dedica-
da à alta Idade Média do Ocidente entende 
como fundamental: a conversão ao cristia-
nismo. Portanto, trata-se de um tema que 
já foi esmiuçado por muitos autores, apoia-
do por um leque de explicações e de abor-
dagens igualmente vasto. A proposta de 
Mário Jorge Bastos desenvolve-se em seis 
capítulos: 1) O processo de senhorialização 
da sociedade ibérica; 2) A Igreja no quadro 
da sociedade senhorial; 3) A revelação divi-
na; 4) Continuidade ou transformação?; 5) 
Caráter, relações e campos de intervenção 
do poder divino; 6) Os santos e a liturgia. É 
por meio deste plano que o autor pretende 
explicar de que maneira se entrelaçam pa-
ganismo, cristianismo, senhores e campo-
neses na Península Ibérica, entre os séculos 
IV e VIII.

Diferentemente de muitas das interpre-
tações já clássicas da historiografia que ver-
sam sobre a temática, o livro apoia-se numa 
premissa basilar: o estudo do passado só faz 
sentido se ancorado na vida em sociedade. 
Portanto, para que a “conversão ao cristia-
nismo” alcance o patamar de um problema 
de história, na sua totalidade, precisa ser en-
tendido em sociedade, revelando, de uma 
só vez, suas implicações culturais, políticas 
e econômicas. São as transformações ocor-
ridas nas relações sociais que explicam a 

conversão e as características de que ela se 
reveste. De forma mais ampla,

Qualquer tentativa de enfrentamento, 

prático e/ou teórico, do “núcleo duro” 

das abstrações religiosas deve orientar-se 

pela apreensão da lógica social em meio 

à qual essas se inscrevem, considerando-

se a articulação das abstrações com as 

relações sociais e os modos de produção 

historicamente específicos. (p. 19)

Fazer história é desvendar a essência 

da articulação das globalidades sociais 

historicamente dadas, nível fundamental 

de seu conhecimento porque capaz de 

explicar, num mesmo movimento, o 

funcionamento real da sociedade e a 

aparência que a mesma assume para seus 

integrantes (...), porque permite inscrever 

a religião nos fluxos históricos globais 

nos quais a mesma se insere, e não como 

um elemento secundário, reflexivo ou 

“epifenomênico” em relação aos processos 

mais essenciais, porque “mais materiais”, 

mas como um elemento primário essencial 

à articulação das sociedades, em especial 

daquelas historicamente anteriores ao 

advento do capitalismo. (p. 20)

De um só golpe, Mário Jorge Bastos criti-
ca “gregos e troianos”. A religião não pode ser 
entendida pelos historiadores numa dimensão 
mágica, capaz de por si mudar a sociedade, 
nem tampouco como uma manifestação de 
somenos importância, mais adequada aos es-
tudos sobre a cultura. Ambas as posições, tão 
comuns na historiografia, e que travaram rui-
dosas batalhas acadêmicas, fazem exatamente 
a mesma coisa: retiram a religião da história. 



Assim na terra como no céu

Maria Filomena Pinto da Costa Coelho

349Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 16, n. 30, p. 347-353, jan./jun. 2015 | www.revistatopoi.org

O desafio de trazer a religião para dentro da 
história é complexo, uma vez que, para além 
de exigir o estudo e interpretação da própria 
sociedade em análise, supõe ainda o diálogo 
crítico com os grandes temas da síntese histo-
riográfica, como é o caso da transição/passa-
gem da Antiguidade à Idade Média, na qual 
os historiadores entendem que a conversão 
ao cristianismo teve um papel fundamental. 
Neste caso, o livro apresenta já na introdução 
a maneira como se pretende enfrentar o pro-
blema, além de resumir brevemente as prin-
cipais correntes e suas implicações. A velha 
dicotomia “cristianismo × paganismo” ainda 
é considerada pelo autor como um aspecto 
importante a ser discutido, uma vez que as 
soluções propostas nos últimos tempos pelos 
historiadores não ajudam a explicar a reli-
gião em sociedade (“no âmago das relações 
sociais”). Ora se afirma a vitória do cristia-
nismo, ora a resistência do paganismo, numa 
lógica de forças monolíticas que se enfrentam, 
e cujos resultados são interpretados às vezes 
como virtude, às vezes como desvio. Mensu-
ram-se, até mesmo, os níveis de paganismo e 
de cristianismo!

A saída, para o autor, encontra-se na pos-
sibilidade de atribuir à cultura a dimensão de 
amálgama, como resultado do sentido que 
a sociedade constrói sobre suas mudanças 
na história. Assim, reconhece-se uma apro-
ximação às propostas do historiador inglês 
marxista Edward P. Thompson, para quem 
a cultura representava um nível de análise 
fundamental. Daí deriva também a defesa 
da utilização do conceito de classe para se 
estudar a sociedade ibérica, uma vez que não 
se trataria de “uma categoria estática, o que 

supõe uma derivação mecânica de classes 
que surgiriam, imediatamente, das próprias 
relações de produção, desconsiderando-se 
as relações sociais de mais amplo teor nas 
quais estas se inserem” (p. 46). Seguindo 
a Thompson, consistiria em compreender 
que “as classes ‘acontecem’ ao viverem, os 
homens e as mulheres, suas relações de pro-
dução, e ao experimentarem suas situações 
determinantes, dentro de um conjunto de 
relações sociais com uma cultura e expecta-
tivas herdadas, e ao modelarem estas expe-
riências em formas culturais” (p. 46).

Para atingir o objetivo proposto, Mário 
Jorge Bastos parte, então, da sociedade ibéri-
ca. Em seus primórdios, identifica as trans-
formações cruciais que explicam o sentido 
que o cristianismo alcançou, encontrando-
-as na constituição da família. Com base 
num corpus documental rico e variado, e já 
muito trilhado pelos historiadores, o autor 
desvela as mudanças que se operaram no 
seio das famílias senhoriais e camponesas, 
cujo resultado mais evidente foi a nucleação, 
em detrimento do modelo da família exten-
sa, acompanhada de um sistema de inter-
-relações sociais verticais do parentesco, que 
coloca a aristocracia no vértice dessa relação.

A Igreja, como instituição basilar do 
período, somente poderá ser compreendi-
da a partir do papel que aquela aristocracia 
assume, sobretudo ao nível local, na reela-
boração social dessas estruturas de paren-
tesco. Portanto, a Igreja, com seu inegável 
crescimento, é fruto dessa aristocracia e do 
campesinato, e não uma espécie de guardiã 
da virtude institucional, que a duras penas 
sobrevive à ignorância da sociedade e das 



Assim na terra como no céu

Maria Filomena Pinto da Costa Coelho

350Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 16, n. 30, p. 347-353, jan./jun. 2015 | www.revistatopoi.org

superstições pagãs. O título do segundo 
capítulo, “A igreja no quadro da sociedade 
senhorial”, não deixa dúvidas quanto à po-
sição do autor com relação ao imponente 
legado jurídico que essa instituição nos dei-
xou para o período visigodo, e que costuma 
influenciar os historiadores:

É totalmente outra a perspectiva que 

assumo, tendo em vista que o objeto 

deste estudo não é a doutrina jurídica da 

igreja, mas são as práticas e relações sociais 

efetivas que estruturaram a instituição e a 

sociedade global na qual a mesma estava 

inserida. Nesse sentido, a recorrência 

da afirmação, o ajuste e a ampliação 

daquele conjunto de normas expressam 

as tensões e os conflitos característicos do 

funcionamento contraditório da realidade 

social ibérica do período, o que explica a 

incapacidade dos legisladores de promover 

a sua plena resolução. (p. 104-105)

No que se refere aos níveis inferiores da 
sociedade, a Igreja faz-se representar nos pá-
rocos, cujas condições jurídicas não diferem 
muito daquelas que atam os camponeses aos 
senhores. São, portanto, clérigos dependen-
tes no âmbito do senhorio. Neste sentido, a 
conclusão do autor aponta para o papel pri-
mordial que a Igreja alcançou na qualidade 
de fruto mais visível da sociedade senhorial.

Como dito, as fontes documentais que 
embasam o livro são aquelas já conhecidas 
pela historiografia. No quarto capítulo, Má-
rio Jorge Bastos apoia-se num desses famo-
sos documentos, De corretione rusticorum, 
de Martinho de Braga, no intuito de desve-

lar os eixos centrais da argumentação cristã, 
sem deixar de destacar as formas como a his-
toriografia costuma interpretar esse tipo de 
discurso. Com relação ao primeiro aspecto, 
é importante compreender que a ortodoxia 
era atravessada por uma infinidade de inter-
pretações e de disputas eclesiásticas em tor-
no da verdade. Os concílios são reveladores 
desse ambiente de multiplicidades teológi-
cas, que devem ser explicados também na 
perspectiva da luta pelo reconhecimento de 
uma única autoridade que exercesse o poder, 
e que preservasse a Igreja da total entropia 
que os particularismos supunham. Assim, é 
imprescindível que o historiador não perca 
de vista a fragilidade da fronteira entre he-
resia e ortodoxia, que se estabelecia ao sa-
bor dessas disputas. O autor sugere que é 
justamente sobre essa elasticidade que se vai 
construindo a unidade da Igreja, muito em-
bora se deva afastar completamente aquela 
surrada ideia de que a instituição virtuosa 
cede, de forma inteligente e calculada, frente 
à ignorância e ao paganismo para não perder 
demasiado terreno, ou, então, aquela outra 
interpretação de que a Igreja se desvirtua, 
devido à “paganização” de seus membros. A 
mensagem mais importante de Martinho de 
Braga, em seu sermão, incide sobre a forma 
(súmula) como “vincula os crentes ao pro-
jeto global de ordenação social deliberado 
pelas elites clericais” (p. 123), revelada pela 
divindade. Ignorar a vontade de Deus é o 
caminho para a perdição, que só pode ser 
evitado por meio da submissão àqueles que 
poderão conduzir à verdade: o clero orto-
doxo. Somente este pode identificar o que 
é sagrado, bem como as práticas corretas de 



Assim na terra como no céu

Maria Filomena Pinto da Costa Coelho

351Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 16, n. 30, p. 347-353, jan./jun. 2015 | www.revistatopoi.org

devoção, as quais necessariamente devem ter 
a sua intermediação. Caso contrário,  trata-se 
de manifestações demoníacas e pagãs  
que devem ser suprimidas, sob a pena de 
condenação eterna. A estratégia do discurso 
de Martinho, para impossibilitar que essas 
manifestações possam ser vistas como par-
te de um “sistema religioso concorrente”, é 
retirar-lhes qualquer conteúdo sagrado, e 
apresentá-las como práticas laicas e histó-
ricas. Trata-se, portanto, de uma proposta 
religiosa que quer abarcar a realidade total 
e colocar a Igreja como a única capaz de 
realizar plenamente a história humana, de 
acordo com os desígnios de Deus, e a elite 
clerical como a autoridade cognitiva cristã 
que interpreta corretamente o mundo. 

Do que se disse até aqui, depreende-
-se um projeto político de hegemonia. Este 
conceito será apresentado pelo autor de ma-
neira a ressaltar a necessidade de entendê-lo 
numa perspectiva dinâmica, de constantes 
transformações, coisa que de resto fez a elite 
cristã ibérica. Se para os historiadores pare-
ce importante decidir se a época era mais 
de continuidades ou de rupturas, para es-
ses medievais era na tradição que se anco-
rava o movimento da história. As mudan-
ças que eles propunham eram “uma versão 
do passado que deve ligar-se ao presente e 
ratificá-lo, inclusive pelas transformações 
que se impõem à sua plena adequação” (p. 
138). A hegemonia assenta-se no passado, na 
tradição, e mesmo que o historiador decida 
tratar-se de ‘reminiscência/sobrevivência’, ela 
é vivida com o significado que o presente lhe 
atribui. Ao mesmo tempo, é preciso não es-
quecer que a hegemonia eficaz precisa con-

tar com o ‘consentimento dos dominados’ 
— conceito de Maurice Godelier —, o qual 
se obtém graças à constante reafirmação dos 
sentidos do poder, que se assenta na “parti-
lha das representações do mundo” (p. 152). 
Ao desenvolver os argumentos, Mário Jorge 
Bastos deixa bastante clara a inutilidade das 
medições sobre o que há de continuidade ou 
de ruptura; o importante é que o historiador 
não deixe de explicar de que forma esses as-
pectos se amalgamam no cotidiano da socie-
dade. A chave reside em ampliar os horizon-
tes do que se entende por economia na Idade 
Média, o que permitirá concluir que “toda 
naturalização das relações sociais de pro-
dução desemboca, necessariamente, em sua 
sobrenaturalização” (p. 158). Portanto, o fe-
nômeno alcança senhores e camponeses que 
elaboram e dão sentido às relações que esta-
belecem entre si e com a natureza, por meio 
da religião. Tal proposta afasta-se daquelas 
que reduzem a religião ao nível das ideias, 
como se fosse possível partir unicamente do 
pensamento para desvendar seu significado. 
Apoiado em Marx, o autor sublinha que “a 
religião remete ao quadro geral da estrutura 
social e a processos sociais concretos (...) isto 
é, a uma apreensão global da sociedade, uma 
vez que constitui e expressa suas hierarquias 
e desigualdades, imiscuindo-se aos proces-
sos de dominação e resistência” (p. 164).

A proposta que o cristianismo oferece 
à sociedade nos primeiros séculos da Idade 
Média é englobante, de acordo com a má-
xima de que o poder divino tudo abarca. 
Tal capacidade de intervenção de Deus na 
vida dos homens é visível nos escritos de 
Ambrósio, Agostinho, Isidoro de Sevilha, 



Assim na terra como no céu

Maria Filomena Pinto da Costa Coelho

352Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 16, n. 30, p. 347-353, jan./jun. 2015 | www.revistatopoi.org

Aurélio Prudêncio, Ildefonso de Toledo e 
outros autores a quem recorre Mário Jor-
ge Bastos para fundamentar sua reflexão. 
Assim, as relações sociais são também uma 
preocupação da divindade, que se manifes-
ta por meio da sacralização dos laços de 
dependência, da fidelidade e dos vínculos 
pessoais. A retórica do cristianismo revela 
uma profunda interligação entre o plano 
terrestre e o celestial, não como simples 
estratégia de legitimação da ordem social, 
mas como resultado da profunda imbrica-
ção entre as relações sociais de produção e 
o plano religioso. A própria monarquia vi-
sigoda constrói-se, como prática e discur-
so, sobre a concepção do ungido de Deus, 
senhor de terras e de homens, coisa que não 
o diferenciava qualitativamente do tipo de 
poder que era exercido pela aristocracia.   

A difusão dos valores sociais da aris-
tocracia cristã assume especial visibilidade 
com o culto aos santos e às suas relíquias. 
Criam-se ambientes onde se materializa o 
modelo e difundem-se narrativas. Por um 
lado, os lugares de culto povoam-se de pro-
vas que avalizam a existência histórica des-
sas virtudes (os santos) e as hagiografias en-
carregam-se de disseminar a sua fama. Os 
mosteiros e as igrejas são os lugares ideais 
para esse fim, aos quais a própria aristocra-
cia se associa, por meio das fundações, da 
participação direta no corpo eclesiástico, 
e dos enterramentos, que compartilham o 
mesmo espaço físico dos santos. Ao analisar 
as famosas hagiografias ibéricas do período, 
o autor mostra como o discurso que lhes dá 
sentido assenta-se nas relações de patrocí-
nio, fidelidade e dependência, bem como 

na afirmação da Igreja como a única ordo 
capaz de guiar os cristãos à salvação. Da 
mesma forma, os rituais propiciatórios (ofe-
rendas) afirmam e revitalizam a “concepção 
senhorial das relações sociais fundadas na 
munificência, na liberalidade característica 
da aristocracia, mas que atuam em prol do 
fortalecimento de seu prestígio social, de 
seu poder e, em última análise, de capaci-
dade de impor-se aos seus dependentes” (p. 
229). Oferece-se ao senhor (Deus) não por-
que ele precise, mas para que ele restitua os 
dons, abençoados e multiplicados.

Mas, ficaria ainda uma pergunta: como 
interpretar a pertinácia daquilo que a autori-
dade classificava como heresia?

Ora, a contumácia manifesta nessas 

concepções e práticas dissonantes, 

renitentes e heterodoxas parece-nos revelar 

um processo muito mais complexo, em 

seu curso, do que o da suposta unificação 

religiosa atingida com a “conversão do 

Ocidente ao cristianismo”, complexidade 

intimamente articulada às contradições 

sociais intrínsecas à implantação da 

sociedade senhorial no período, e 

manifestação vigorosa dos conflitos que 

matizaram todo seu processo! (p. 233) 

Enfim, Mário Jorge Bastos mostrou que 
assim como as coisas se organizavam na terra, 
refletiam-se no céu. Para tanto, foi necessário 
entender que as relações de produção orga-
nizavam-se de maneira complexa, sob formas 
jurídicas, políticas e culturais específicas (ti-
pos de dominação, de coerção, de proprieda-
de e de organização social), presentes desde 



Assim na terra como no céu

Maria Filomena Pinto da Costa Coelho

353Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 16, n. 30, p. 347-353, jan./jun. 2015 | www.revistatopoi.org

o início do processo como parte constitutiva 
e primordial. Portanto, não se trata de apre-
sentar essa dimensão como secundária, ou 
mero reflexo, o que se afasta completamente 
da ideia de que a base econômica se reflete 
mecanicamente na superestrutura. Um exer-
cício de história que permite repensar as ma-
neiras como a historiografia tem explicado 

a “conversão do Ocidente ao cristianismo”, 
bem como acompanhar a renovação da abor-
dagem marxista da História. Mas, diante das 
dificuldades que a Academia tem para convi-
ver com a pluralidade, talvez o livro seja mar-
xista demais para gregos e marxista de menos 
para troianos...  


