
64Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga

Matheus Figuinha1;*;** 

11Universidade Estadual de Campinas, Campinas, São Paulo, Brasil

RESUMO
Peter Brown recentemente descreveu a conversão de Paulino de Nola ao monasticismo, em 
394, como a renúncia da mística da riqueza. De acordo com Brown, essa mística, perceptível 
nos vestígios materiais das uillae do século IV, expressava esplendor e prazer. O refinamento 
da arquitetura, o luxo das decorações e o cuidado do corpo celebravam a riqueza dos pro-
prietários e a abundância da natureza. Meu objetivo neste artigo é usar o conceito de Brown 
de mística da riqueza como um termômetro, para entender como outros monges aristocratas 
da Gália dos séculos IV e V conciliaram sua conversão ao monasticismo com suas próprias 
riquezas. Argumento que sua conversão podia assumir sentidos muito diferentes. Nem to-
dos os monges aristocratas sentiam a necessidade, como Paulino, de rejeitar os sinais que os 
identificavam como homens ricos e de dedicar sua fortuna a um santo ou a Deus.
Palavras-chave: Antiguidade tardia; Gália; monasticismo; arte; riqueza.

Monasticism, art and wealth in late antique Gaul

ABSTRACT
Peter Brown recently described Paulinus of Nola’s conversion to monasticism, in 394, as the 
renouncement of the mystique of wealth. According to Brown, such a mystique, noticeable in 
the material remains of fourth-century villas, expressed splendor and pleasure. Architectural 
refinement, decorative luxury and body care celebrated owners’ wealth and abundance of na-
ture. My purpose in this paper is to use Brown’s concept of mystique of wealth as a thermome-
ter, in order to understand how other contemporary Gallic aristocratic monks reconciled their 
conversion to monasticism with their own wealth. I argue that their conversion could take on 
a range of different meanings. Not every aristocratic monk felt the need, as Paulinus did, to 

DOI: http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X02004004
Artigo recebido em 21 de setembro de 2017 e aceito para publicação em 9 de abril de 2018.
* Pesquisador da Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Departamen-
to de História, Programa de Pós-graduação em História, Campinas (SP) — Brasil. E-mail: figuinha@yahoo.
com. https://orcid.org/0000-0002-2452-8008.
**Agradeço aos pareceristas deste artigo os comentários, que me permitiram aprimorá-lo. A pesquisa da qual 
este artigo é resultado foi financiada pela Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo (Fapesp) 
e pela Coordenação de Aperfeiçoamento Pessoal de Nível Superior (Capes).



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

65Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

reject the signs that identified him as a rich man and to dedicate his wealth to a saint or God.
Keywords: Late Antiquity; Gaul; Monasticism; Art; Wealth.

Monasticismo, arte y riqueza en la Galia tardo-antigua

RESUMEN
Peter Brown recientemente describió la conversión de Paulino de Nola al monasticismo, 
en 394, como la renuncia de la mística de la riqueza. De acuerdo con Brown, esa mística, 
perceptible en los vestigios materiales de las villas del siglo IV, expresaba esplendor y pla-
cer. El refinamiento de la arquitectura, el lujo de las decoraciones y el cuidado del cuerpo 
celebraban la riqueza de los propietarios y la abundancia de la naturaleza. Mi objetivo en 
este artículo es usar el concepto de Brown de mística de la riqueza como un termómetro, 
para entender cómo otros monjes aristócratas de Galia de los siglos IV y V conciliaron su 
conversión al monasticismo con sus propias riquezas. Argumento que su conversión podía 
asumir sentidos muy diferentes. No todos los monjes aristócratas sentían la necesidad, como 
Paulino, de rechazar las señales que los identificaban como hombres ricos y dedicar su for-
tuna a un santo o a Dios.
Palabras clave: Antigüedad Tardía; Galia; Monasticismo; Arte; Riqueza.

Introdução

Entre a primavera (no hemisfério norte) e o Natal de 394, o rico senador Pôncio Merópio 
Paulino e sua esposa, Terásia, anunciaram publicamente sua conversão ao monasticismo.1 Am-
bos adotaram a castidade e prometeram abandonar todos os seus bens em favor dos pobres. 
Bispos de inclinação ascética deleitaram-se com a notícia. Martinho de Tours, por exemplo, 
supunha que Paulino, “tendo desprezado enormes riquezas e seguido Cristo, era quase o úni-
co de seu tempo a ter cumprido os preceitos evangélicos”.2 Martinho claramente se referia à 
passagem bíblica na qual Jesus aconselha ao jovem rico: “Se queres ser perfeito, vai, vende teus 
bens, dá-os aos pobres, e terás um tesouro no céu. Depois, vem e segue-me!” Nessa passagem, o 
jovem rico não se desfaz de suas posses, e Jesus, então, adverte seus discípulos: “Em verdade vos 
declaro: é difícil para um rico entrar no reino dos céus! Eu vos repito: é mais fácil um camelo 

1 Para a data e a possibilidade de Paulino ter anunciado publicamente sua conversão, cf. TROUT, Dennis E. 
Paulinus of Nola: Life, Letters, and Poems. Berkeley; Los Angeles: University of California Press, 1999, p. 92.
2 SEVERO, Sulpício. Vita Martini 25.4: “[…] summis opibus abiectis Christum secutus, solus paene his tem-
poribus euangelica praecepta conplesset […]”. Tradução do autor. Cf. também AMBRÓSIO. Epistula 6.27; 
AGOSTINHO. Epistulae 26, 27 e 31. Para o sentido da conversão de Paulino nesses textos, cf. TROUT. 
Paulinus, p. 2-10.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

66Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

passar pelo fundo de uma agulha do que um rico entrar no reino de Deus”.3

Paulino acreditava, contudo, que os ricos não precisavam vender os seus bens e doar o di-
nheiro aos pobres para obter a salvação. O jovem rico não teria conseguido ser perfeito não por 
causa da posse, mas por causa do amor às suas riquezas. Segundo Paulino, Deus havia criado 
os ricos e os pobres, de modo que as riquezas pertenciam a ele. Os ricos odiados por Deus, 
como teriam esclarecido os Evangelhos, seriam “os que antepuseram as coisas passageiras às 
eternas e os que preferiram acreditar nas coisas terrenas a Deus”.4 Em outras palavras, seriam 
os que usavam sua fortuna em benefício próprio e desprezavam os pobres. O problema para 
Paulino, portanto, era o uso correto das riquezas. Elas deveriam ser empregadas em obras de 
caridade, para que, assim, retornassem a Deus e garantissem a salvação dos seus proprietários. 
Tudo aquilo que era usado “na obra de Deus onipotente” transformar-se-ia em “uma forma 
beata de mercadoria”, que seria enviada “antes mesmo de nós aos braços do Senhor”.5

Concorde ao seu pensamento, Paulino manteve parte de suas posses e dedicou-a a obras 
pias. No ano em que foi governador da Campânia, em 380 ou 381, ele construiu uma estra-
da que ligava Nola ao santuário de São Félix e um alojamento para os pobres.6 Mas quando, 
em 395, instalou-se definitivamente em Nola, ele converteu o modesto santuário de São 
Félix em um complexo monumental. Ele reformou e redecorou a basílica antiga e construiu 
uma nova, além de um batistério e um pórtico. Todos esses edifícios foram majestosamente 
decorados com fontes, jardins, pinturas parietais, mármores e mosaicos policromados, co-
lunas de mármore e poemas do próprio Paulino.7 Próximo ao santuário de São Félix, talvez 
em sua propriedade,8 ele ergueu ainda um edifício com dois andares de pórticos. No andar 
superior eram acomodados os monges e, no inferior, doentes e pobres.

Peter Brown recentemente sugeriu que a conversão de Paulino ao monasticismo repre-
sentou o abandono da mística da riqueza, entendida como a arte e o estilo de vida por meio 
dos quais os ricos, à época, mostravam que eram ricos. Paulino, de fato, apesar de ter man-

3 Mt 19.21-24. Tradução: Bíblia sagrada. 48. ed. São Paulo: Editora Ave-Maria, 1985, p. 1308.
4 PAULINO. Epistula 13.19: “[…] qui aeternis caduca praeuerterint quique maluerint terram quam deo cre-
dere […]”. Tradução do autor.
5 PAULINO. Epistula 11.9: “[…] ea per omnipotentis dei opus beato mercimonii genere uertentes non modo 
nobiscum efferimus, sed ante nos etiam in sinum domini seminata praemittimus”. Tradução do autor. Para 
mais detalhes acerca do pensamento de Paulino, cf. TROUT. Paulinus, p. 134-145.
6 PAULINO. Carmen 21.383-386.
7 Para a história do santuário de São Félix e as descobertas arqueológicas, cf. EBANISTA, Carlo. Et manet 
in mediis quasi gemma intersita tectis: la basilica di S. Felice a Cimitile. Storia degli scavi, fasi edilizie, reperti. 
Nápoles: Accademia di Archeologia, Lettere e Belle Arti, 2003; os artigos reunidos por BRANDENBURG, 
Hugo; PANI, Letizia Ermini (Org.). Cimitile e Paolino di Nola: la tomba di S. Felice e il centro di pellegri-
naggio. Trent’anni di ricerche. Atti della giornata tematica dei Seminari di Archeologia Cristiana (École 
française de Rome — 9 marzo 2000). Cidade do Vaticano: Pontificio Istituto di Archeologia Cristiana, 2003; 
LEHMANN, Tomas. Paulinus Nolanus und die Basilica Nova in Cimitile/Nola: Studien zu einem zentralen 
Denkmal der spätantik-frühchristlichen Architektur. Wiesbaden: Reichert Verlag, 2004.
8 BOWES, Kim. Private Worship, Public Values, and Religious Change in Late Antiquity. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 2008, p. 154.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

67Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

tido boa parte de seus bens e ter dado todo o esplendor possível ao santuário de São Félix, 
cercou-se de pessoas e adotou um regime que eram o exato oposto do modo como os ricos 
exibiam suas riquezas. Ele passou a viver em uma cela no monastério que fundou próximo 
ao santuário de São Félix, a ter a companhia de monges e pobres, a vestir-se com roupas 
grosseiras e sem cor, a ter os cabelos mal cortados e a comer frugalmente em vasilhas de ce-
râmica e com talheres de madeira. Os senadores da época, ao contrário, estavam habituados 
a residir boa parte do ano em uillae luxuosas,9 a cercar-se de clientes, a vestir-se com roupas 
refinadas e coloridas, a manter os cabelos bem cortados e penteados com azeite e a comer 
alimentos exóticos e requintados em louças de prata.10

Meu objetivo neste artigo é usar o conceito de Brown de mística da riqueza como um 
termômetro, para analisar como outros monges aristocratas dos séculos IV e V conciliaram 
sua conversão ao monasticismo com suas próprias riquezas.11 Concentro-me no sudoeste da 
Gália, pois, no período em questão, as fontes são mais abundantes para essa região do que 
para o restante do Ocidente. Mas, antes de examinar as fontes literárias e arqueológicas re-
lativas a monges aristocratas e suas uillae, apresentarei brevemente o que Brown entende por 
mística da riqueza e como esta aparecia nas uillae do sudoeste da Gália. Só assim teremos 
condições de saber o que Paulino abandonou — afinal, ele era natural de Bordeaux12 — e se 
outros aristocratas abandonaram o mesmo que ele quando se converteram.

A mística da riqueza no sudoeste da Gália

De acordo com Brown, que sintetiza a historiografia mais recente sobre a habitação e o 

9 Na Antiguidade, não existia uma definição precisa para o termo uilla (no plural: uillae). Como indica PER-
CIVAL, John. The Roman Villa: an Historical Introduction. Londres: B.T. Batsford, 1976, p. 13-15, as fontes 
literárias referem-se a “um local no campo, normalmente (mas não sempre) associado à agricultura, às vezes 
com conotações de luxo ou relaxamento, e na maioria dos casos a uma única casa”. Em termos legais, a uilla 
era concebida simplesmente como “um edifício no campo”. Mas, ao mesmo tempo, nem todos os edifícios no 
campo eram identificados como uillae. As habitações nativas, por exemplo, não o eram. As fontes literárias 
sugerem que, “para ser uma uilla, o edifício tinha que ser reconhecidamente romano na aparência, na função 
ou em ambas”. Na ausência de uma palavra equivalente para uilla em português, manterei o termo latino.
10 BROWN, Peter. Through the Eye of a Needle: Wealth, the Fall of Rome, and the Making of Christianity in 
the West, 350-550 A.D. Princeton; Oxford: Princeton University Press, 2012, p. 186 e 219-223. Cf. PAULI-
NO. Epistulae 5.21 e 22.2.
11 Não pretendo discutir aqui os benefícios espirituais, políticos e econômicos das doações à Igreja para os 
próprios doadores e a extensão das propriedades fundiárias acumuladas por igrejas e monastérios da Europa 
ocidental entre os séculos V e IX. Boas introduções a essas questões são os trabalhos de WOOD, Ian N. 
Entrusting Western Europe to the Church, 400-750. Transactions of the Royal Historical Society, sexta série, v. 
23, p. 37-73, 2013; e BROWN, Peter. The Ransom of the Soul: Afterlife and Wealth in Early Western Chris-
tianity. Cambridge (MA): Harvard University Press, 2015, que dá continuidade ao approach de Through the 
Eye of a Needle.
12 URÂNIO. Epistola de obitu S. Paulini ad Pacatum 2.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

68Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

estilo de vida dos aristocratas nos séculos IV e V, a arquitetura e a decoração das uillae no 
período, bem como as estátuas e os utensílios domésticos que nelas são encontrados, que-
riam mostrar o quanto seus proprietários eram ricos e o que significava ser rico. Os vestígios 
materiais relacionados a essas casas, mesmo que fragmentários, revelam uma arte que fala de 
riqueza em termos de beleza, luxo e prazer.

Segundo Brown, o primeiro aspecto da mística da riqueza é o esplendor. Uma “explosão 
de cores” podia ser observada nas paredes e nos pavimentos das uillae. Em geral, tal “explosão” 
aparecia em mosaicos policromados, mas, nas casas dos mais ricos, ela aparecia em mármores co-
loridos, cortados e dispostos em painéis por meio de uma técnica conhecida como opus sectile. Os 
objetivos de tal “explosão de cores” eram, obviamente, deslumbrar e elevar o status dos proprie-
tários, mas eram também agradar, mostrar que a uilla era um lugar de intimidade e surpresa.13

O segundo aspecto da mística da riqueza, de acordo com Brown, é a abundância da na-
tureza. Diversos mosaicos encontrados nas uillae da época queriam mostrar que a natureza 
oferecia alimentos fartos e apetitosos aos proprietários. E essa generosidade aparece isenta 
de tensões sociais, pois nunca é representada como o resultado de um esforço: no lugar do 
árduo trabalho da terra, aparecem apenas cestas cheias dos belos frutos de uma abundante 
colheita. Nos banquetes, os proprietários esforçavam-se para oferecer essa abundância da 
natureza aos convivas através de alimentos exóticos e saborosos.14

O terceiro aspecto da mística da riqueza, enfim, é o cuidado do corpo. Brown aponta 
que, nos séculos IV e V, as pessoas imaginavam que seus corpos eram universos em minia-
tura, de modo que, supostamente, as energias que se movimentavam dentro delas eram as 
mesmas que se movimentavam dentro das estrelas. Para manter a saúde e, assim, o mesmo 
movimento das energias cósmicas do universo, os ricos banhavam-se frequentemente nas 
termas de suas casas. Daí o desejo que eles sentiam, à época, de torná-las cada vez mais 
agradáveis e suntuosas.15

A riqueza dos aristocratas dos séculos IV e V variava muito e tal variação aparece clara-
mente em suas uillae: quanto mais ricos eram os proprietários, mais luxuosas e sofisticadas 
eram suas casas. Isso significa que os proprietários de uillae não eram apenas os super-ricos, 
tais como Paulino. A maioria dos aristocratas provinha das cúrias municipais e não dispunha 
da estabilidade financeira de que um grande senador dispunha. Mas o que unia todos os 
proprietários de uillae da época, segundo Brown, era a mística da riqueza. Todos eles que-
riam dar esplendor às suas casas e mostrar que desfrutavam da generosidade da natureza.16

Durante os séculos IV e V, a arquitetura doméstica desenvolveu-se notavelmente no su-

13 BROWN, Peter. Through the Eye of a Needle: Wealth, the Fall of Rome, and the Making of Christianity in 
the West, 350-550 A.D, op. cit., p. 192-194.
14 Ibidem, p. 197-199.
15 Ibidem, p. 199-201.
16 Ibidem, p. 193-197.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

69Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

doeste da Gália.17 As uillae da região foram inteiramente construídas à época ou passaram 
por reformas que alteraram em maior ou menor grau a conformação original dos espaços. 
Tais construções e reformas refletem os recursos econômicos de seus proprietários, mas o 
que se observa quase sempre é o desejo de ostentação: as termas recebiam trabalhos constan-
tes de ampliação e manutenção, as salas eram adaptadas para novos usos, e a arquitetura e a 
decoração eram refeitas de acordo com os novos gostos.18

Se quisermos entender como a mística da riqueza aparecia no sudoeste da Gália, preci-
samos observar, antes de tudo, o local onde as uillae eram construídas na região. A grande 
maioria situava-se nos vales, perto ou às margens dos rios. A proximidade a um rio era certa-
mente um fator crucial na escolha do local, pois facilitava o transporte dos produtos para os 
centros de consumo. Mas a presença da água também era muito valorizada pelo prazer que 
proporcionava. Na carta em que apresenta sua uilla a um amigo, o senador Sidônio Apolinário 
descreve detalhadamente o lago que fazia parte da propriedade.19 O lago não só permitia a cria-
ção de animais (cisnes, gansos, patos, peixes) e o divertimento (a prática de esportes e jogos), 
como também deleitava o olhar. Tanto que um pórtico e a sala de refeição de verão abriam-se 
para o lago. Durante o banquete, o convidado podia observar o trabalho do pescador enquanto 
se refrescava com um copo de água gelada.20 Além disso, a presença da água era fundamental 
para a construção de termas. Algumas uillae luxuosas, porém, aparecem nos planaltos. Nesses 
casos, eram privilegiadas as vistas para os vales ao redor e as montanhas.

Com relação às casas em si, a mística da riqueza aparecia sobretudo nos espaços de socializa-
ção. Nas uillae, de fato, eram recebidos familiares, amigos e clientes, e também eram oferecidos 
banquetes, praticados jogos e esportes e desenvolvidas discussões políticas, intelectuais e religio-
sas. Para tanto, eram necessários espaços diversificados, como pátios, vestíbulos, peristilos, salas 
de recepção e termas. A decoração desses espaços, sobretudo nas uillae à beira dos Pirineus, onde 
se situavam jazidas de mármore, era abundante no material. Nas demais uillae da região, predo-
minavam mosaicos. Pinturas parietais, esculturas e estuques também eram usados.

Comecemos com os pátios e os vestíbulos, que conduziam do exterior ao centro da 
casa. Em um poema famoso, Sidônio elogia o burgus de seu amigo Pôncio Leôncio, um dos 
maiores aristocratas da Gália do século V.21 O visitante que chegasse pelo rio Dordogne, à 

17 O restante desta seção deve enormemente a BALMELLE, Catherine. Les demeures aristocratiques d’Aqui-
taine: société et culture de l’Antiquité tardive dans le Sud-Ouest de la Gaule. Bordeaux; Paris: Ausonius; 
Aquitania, 2001.
18 Para uma hipótese do motivo desse desejo, cf. BOWES. Private Worship, Public Values, and Religious 
Change in Late Antiquity, op. cit., p. 180.
19 APOLINÁRIO, Sidônio. Epistula 2.2.16-19.
20 APOLINÁRIO, Sidônio. Epistula 2.2.10-12.
21 A uilla de Pôncio Leôncio é denominada burgus porque era cercada por muralhas e torres. Cf. BALMEL-
LE, Catherine. Les demeures aristocratiques d’Aquitaine: société et culture de l’Antiquité tardive dans le Sud-
-Ouest de la Gaule, op. cit., p. 38 e 144-145. Sobre Pôncio Leôncio, cf. MARTINDALE, John Robert. The 
Prosopography of the Later Roman Empire, A.D. 395-527. Cambridge: Cambridge University Press, 1980, v. 
2, p. 674-675; PIETRI, Luce; HEIJMANS, Marc. Prosopographie chrétienne du Bas-Empire: la Gaule chré-



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

70Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

margem do qual se situava o burgus, entrava em uma sala na qual podia retirar a lama de 
seus pés utilizando a água que escorria pelo chão. As paredes da sala eram em opus sectile e 
o teto era banhado a ouro. Havia também uma inscrição com o nome de Paulino Pôncio, 
construtor do burgus no início do século IV e fundador da família (generis princeps). Em 
seguida, o visitante encontrava um pátio em forma de “D” com duas galerias que levavam 
a partes diferentes da casa. A galeria ao fundo, por ser curva e aberta para o sul, permitia 
que o sol fosse visto a qualquer hora do dia. As paredes das galerias exibiam, ainda, uma 
pintura que comemorava a conquista do Ponto, da qual um ancestral de Pôncio Leôncio 
havia participado.22

Os vestígios arqueológicos sugerem que pátios semelhantes ao do burgus de Pôncio Leôn-
cio eram muito apreciados no sudoeste da Gália. Em Montmaurin, por exemplo, uma das 
uillae mais ricas da região, o pátio de entrada tinha uma galeria em forma de “C” com 62 
m de diâmetro. O tipo mais comum, porém, era retangular. Desses pátios, o visitante podia 
ir diretamente ao peristilo central, mas, na maioria das uillae, ele antes passava por um ou 
mais vestíbulos.

Os poucos vestígios encontrados até o momento sugerem que os pátios eram luxuosamente 
decorados, com o objetivo de impressionar o visitante logo na entrada da uilla. No caso, es-
pecificamente, de retratos de antepassados e membros da família e de retratos de imperadores 
— como os encontrados em Castelculier, Chiragan, Montmaurin e Montreal-Séviac, todos de 
altíssima qualidade —, bem como de pinturas parietais semelhantes às do burgus de Pôncio 
Leôncio, os objetivos eram ostentar não só a riqueza do proprietário, mas também a antiguida-
de de sua família e a lealdade e os vínculos desta ao Império.

tienne (314-614). Paris: Association des amis du Centre d’histoire et civilisation de Byzance, 2013, v. 2, p. 
1138-1139.
22 APOLINÁRIO, Sidônio. Carmen 22.142-168. A confiabilidade de Sidônio acerca das condições sociais e 
econômicas de sua época tem sido muito questionada, pois, em seus escritos, ele empregou diversas constru-
ções literárias e retóricas que teriam distorcido a realidade retratada. Suas descrições das uillae da época, em 
particular, têm sido consideradas extremamente duvidosas. Cf. PERCIVAL, John. The Fifth-Century Villa: 
New Life or Death Postponed? In: DRINKWATER, John; ELTON, Hugh (Org.). Fifth-Century Gaul: a 
Crisis of Identity? Cambridge: Cambridge University Press, 1992, p. 158; WOOD, Ian N. Continuity or 
Calamity? The Constraints of Literary Models. In: DRINKWATER, John; ELTON, Hugh (Org.). Fifth-
Century Gaul: a Crisis of Identity? Cambridge: Cambridge University Press, 1992, p. 9-18; HARRIES, Jill. 
Sidonius Apollinaris and the Fall of Rome, A.D. 407-485. Oxford: Oxford University Press, 1994, p. 10 e 131; 
PERCIVAL, John. Desperately Seeking Sidonius: the Realities of Life in Fifth-Century Gaul. Latomus, v. 56, 
p. 279-292, 1997. Mais recentemente, todavia, alguns autores têm argumentado que as descrições do burgus 
de Pôncio Leôncio e da uilla de Sidônio são verossímeis, mesmo que parciais. Ambas as descrições têm uma 
série de correspondências nos vestígios arqueológicos das uillae do sudoeste da Gália e Sidônio apresenta 
diferenças significativas para com seu principal modelo literário, Plínio. Cf. BALMELLE, Catherine. Les de-
meures aristocratiques d’Aquitaine: société et culture de l’Antiquité tardive dans le Sud-Ouest de la Gaule, op. 
cit., p. 144-145; DARK, Ken. The Archaeological Implications of Fourth- and Fifth-Century Descriptions 
of Villas in the Northwest Provinces of the Roman Empire. Historia, v. 54, p. 331-342, 2005; VISSER, Jelle. 
Sidonius Apollinaris, Ep. II.2: the Man and His Villa. Journal for Late Antique Religion and Culture, v. 8, p. 
26-45, 2014.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

71Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

Os vestíbulos podiam ter uma ou, mais frequentemente, um conjunto de peças inter-
ligadas. Os principais vestígios da decoração dessas peças encontrados são mosaicos poli-
cromados. Na maioria dos casos, os mosaicos eram os mais caros e sofisticados de toda a 
casa. O tipo mais comum apresenta vinhas que saem de folhagens ou crateras (jarros que 
os gregos usavam para misturar e servir o vinho). Eram muito comuns também mosaicos 
com composições vegetais. Na uilla de Nérac, por exemplo, o mosaico de um vestíbulo 
circular apresenta, no registro central, elementos geométricos e vinhas que saem de crateras 
e folhagens. Na faixa intermediária, há uma guirlanda composta de diversas espécies de 
flores, frutas, legumes e cachos de uva. Na faixa mais externa, enfim, há ramos de acanto 
amarrados de forma circular. A soleira também apresenta um mosaico decorado com cestas 
cheias de frutas, na parte inferior, e uma concha com ramos de flor-de-lis, na parte superior. 
No vestíbulo anterior, ainda, havia um mosaico com pórticos entre os quais figuram árvores 
frutíferas e cestas de frutas.

Os peristilos centrais e secundários também recebiam grande atenção do proprietário. 
No peristilo das termas de Montmaurin, por exemplo, o revestimento do chão e das paredes, 
as colunas e os capitéis eram de mármore. Todavia, mosaicos com motivos geométricos eram 
mais comuns.

As salas de recepção podiam variar em número, formato e tamanho. As uillae mais ricas 
podiam ter quatro ou mesmo cinco salas. A maioria era retangular ou absidal, mas algumas 
eram triconcas, tetraconcas, octogonais ou até mesmo cruciformes. As salas retangulares 
podiam chegar a 160 m2 e as absidais, a 330 m2. Esses espaços eram usados como salas de 
refeição de inverno, salas de refeição de verão, bibliotecas e, os mais amplos, como salas de 
representação.

As salas com abside eram, em geral, as mais suntuosas, mas, em muitas uillae, as retan-
gulares também eram ricamente decoradas. Em Chiragan, por exemplo, havia uma sala de 9 
m × 9 m com as paredes e o pavimento em opus sectile. Na maioria dos casos, todavia, o chão 
era revestido de mosaicos policromados. Um belo mosaico, descoberto na uilla de Palat, 
sugere uma sala de comer de verão. O mosaico apresenta cinco tapetes com diversos motivos 
decorativos. Supõe-se que o leito de comer ficasse a oeste, sobre dois tapetes simétricos com 
motivos geométricos e naturalistas, de modo que os convidados ficavam voltados para o 
peristilo e a fonte, a leste, e podiam observar do ponto de vista correto as cenas de caça que 
aparecem em quadrados no tapete ao sul. As cenas de caça desse mosaico são as únicas que 
conhecemos em toda a região.

As termas eram dedicadas não apenas à prática de esportes e ao descanso; elas compu-
nham também espaços de socialização. Os proprietários de uillae, portanto, constantemente 
as reformavam. Elas podiam estar localizadas em uma ala do peristilo principal ou de um 
peristilo secundário ou, então, isoladas da casa. Algumas uillae, como o burgus de Pôncio 



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

72Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

Leôncio, tinham termas de inverno e termas de verão.23 Diversos planos eram possíveis. O 
percurso do banho iniciava-se no caldarium, passava para o tepidarium e terminava no frigi-
darium. Sendo a última etapa, o frigidarium era concebido como um espaço onde se podia 
conversar, relaxar e admirar a construção. Por isso as suas amplas dimensões: em Séviac, só 
o frigidarium chegava a 185 m2. Em algumas uillae, havia ainda uma piscina separada do 
frigidarium. Sidônio conta que, em sua uilla, arcadas com colunas de pórfiro separavam 
as termas de uma piscina a céu aberto. Os seis canos que traziam a água de uma fonte na 
montanha, segundo ele, terminavam em cabeças de leão esculpidas com grande realismo.24 
Em Loupiac, a piscina era cercada por três galerias porticadas, cujos pavimentos eram em 
mosaicos divididos em cinco tapetes de inspiração geométrica.

Mosaicos comuns nas termas, especialmente no frigidarium, eram os que representavam 
peixes e animais marinhos. Em Montcaret, por exemplo, vemos diferentes espécies de peixes, 
polvos e crustáceos organizados em quadrados delineados por cordas trançadas. A peça mais 
original descoberta na região é uma piscina que fazia parte do frigidarium de Saint-Rustice. 
Ela tem 13 m de comprimento por 2,78 m de largura e sete absides. O mosaico apresentava, 
ao centro do corredor, a cabeça de Oceano e, nos espaços ao redor, personagens mitológicos, 
identificados por inscrições em grego. Alguns animais aquáticos também são representados.

O percurso pelo qual amigos e clientes eram conduzidos nas uillae do sudoeste da Gália, por-
tanto, era inteiramente concebido para impressionar e agradar. Grande atenção era dada aos pátios, 
aos vestíbulos, aos peristilos, às salas de recepção e às termas. A arquitetura e a decoração desses 
espaços apresentavam claramente os três aspectos da mística da riqueza, tal como Brown a define: o 
esplendor, a abundância da natureza e o cuidado do corpo. Mas existem algumas peculiaridades na 
região: o mármore era empregado mais abundantemente nas uillae próximas aos Pirineus, onde ha-
via jazidas da rocha. Nas restantes, predominavam mosaicos, nos quais abundavam representações 
de árvores frutíferas, cestas repletas de frutas, vinhas, legumes, flores e cornucópias. Cenas de caça, 
cenas mitológicas e representações de figuras humanas, porém, eram raras.

Até agora falamos da mística da riqueza na arquitetura e na decoração das uillae, mas 
não podemos esquecer-nos de que não era apenas pela arte de suas casas que os ricos osten-
tavam sua fortuna. Mesmo fora de casa, eles valiam-se de alguns sinais para mostrar quem 
eles eram. Por intermédio do seu séquito de clientes e escravos, dos tecidos finos e coloridos 
de suas roupas, da quantidade e do brilho de suas joias, do andar e dos movimentos solenes, 
eles saíam do anonimato das pessoas comuns.25

As fontes literárias

23 APOLINÁRIO, Sidônio. Carmen 22.128, 180 e 184.
24 APOLINÁRIO, Sidônio. Epistula 2.2.8.
25 Cf. BROWN, Peter. Through the Eye of a Needle: Wealth, the Fall of Rome, and the Making of Christia-
nity in the West, 350-550 A.D., op. cit., p. 27-30.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

73Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

O caso mais antigo que conhecemos de um aristocrata que se retirou como monge em sua uilla 
no sudoeste da Gália é o de Sulpício Severo, amigo íntimo de Paulino. Sulpício converteu-se ao 
monasticismo em 394 e, nos anos seguintes, abandonou sua carreira e suas propriedades.26 Ele 
manteve uma única uilla, chamada Primuliacum, da qual conservou o usufruto e transferiu a 
posse à Igreja.27 Nessa uilla, ele fundou um monastério e passou a viver na companhia de sua 
sogra, de ex-escravos, que também se converteram, de amigos e de monges provenientes de Tours.

Os estudiosos costumam considerar o regime dos monges de Primuliacum como uma es-
pécie de ócio aristocrático.28 Primuliacum, de fato, era uma uilla que havia sido luxuosamente 
decorada,29 onde aristocratas e monges podiam conversar a respeito do monasticismo e de Mar-
tinho de Tours.30 Além disso, Sulpício dispunha de escribas encarregados de transcrever suas 
obras literárias31 e a presença de escravos (pueri familiares) é atestada em alguns de seus escritos.32 

26 A Epistula 1 de Paulino, datada do início de 395 por FABRE, Pierre. Essai sur la chronologie de l’œuvre de 
saint Paulin de Nole. Paris: E. de Boccard, 1948, p. 22, foi escrita pouco após a conversão de Sulpício. Sobre 
a conversão de Sulpício, cf. FONTAINE, Jacques (Ed.). Vie de saint Martin. Paris: Les Éditions du Cerf, 
1967, v. 1, p. 19-25; GHIZZONI, Flaminio. Sulpicio Severo. Roma: Bulzoni, 1983, p. 58-62; STANCLIFFE, 
Clare. St. Martin and His Hagiographer: History and Miracle in Sulpicius Severus. Oxford: Clarendon Press, 
1983, p. 15-19 e 30-31.
27 PAULINO. Epistula 24.1-4. Não há consenso sobre a localização de Primuliacum. FONTAINE (Ed.). Vie, 
v. 1, p. 32-40, aponta que na Epistula 1.11, Paulino diz ter recebido uma carta de Sulpício em Barcelona oito 
dias após o mensageiro ter deixado Eluso. O mensageiro, para tanto, teria percorrido a estrada que passava por 
Narbonne e cruzava os Pirineus. Na Epistula 5.22, Paulino pede a Sulpício que lhe envie o estoque de vinho 
que ainda possuía em Narbonne, de modo que Primuliacum devia situar-se próximo à cidade. Se Primuliacum 
estava entre Barcelona e Marselha, como supõe Fontaine, então a uilla situava-se entre a Gallia Narbonensis e 
a Aquitania. O estudioso conclui: “Primuliacum se situerait […] dans la région toulousaine, et peut-être sur la 
route, de Toulouse à Alzonne”, mais provavelmente em Montferrand. STANCLIFFE, Clare. St. Martin and 
His Hagiographer: History and Miracle in Sulpicius Severus, op. cit., p. 30-31, não concorda com Fontaine. 
Segundo ela, “We should not build too much on the Eluso of Paulinus, Ep. 1.11, because at this early date (394-
5) Sulpicius was not necessarily settled at Primuliacum”, e “Primuliacum cannot have been actually within 
the ciuitas/diocese of Toulouse […] because Sulpicius’ bishop was called Gavidius […], whereas the bishop of 
Toulouse in 405 was Exsuperius, his predecessor Silvius”. Stancliffe sugere, a partir da Epistula 28.3 de Paulino, 
“that the province of Narbonensis lay between Primuliacum and Nola as the roads ran” e “that Primuliacum 
probably did not lie actually within the province of Narbonensis; for Victor returned ‘de Narbonensi […] ad 
te’ (i.e. Sulpicius), before setting off anew for Nola”. A autora, então, sugere que Primuliacum situava-se, mais 
provavelmente, na “area west of the Toulouse ciuitas”. Mais recentemente, RIESS, Frank. Narbonne and its Ter-
ritory in Late Antiquity: from the Visigoths to the Arabs. Londres: Ashgate, 2013, p. 67-68, advogou a favor de 
Montferrand, pois “recent archaeological findings now suggest two early (fourth-fifth century) basilicas side by 
side that could correspond to the description of Primuliacum as mentioned by Paulinus in Ep 32, 1”. Para uma 
síntese das descobertas arqueológicas, cf. PASSELAC, Michel; MEREL-BRANDENBURG, Anne-Bénédicte. 
Montferrant. In: OURNAC, Perrine; PASSELAC, Michel; RANCOULE, Guy (Org.). Carte archéologique de 
la Gaule: l’Aude. Paris: Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 2009, v. 11/2, p. 377-385. Passelac e Me-
rel-Brandenburg, contudo, não acreditam que Montferrant tenha abrigado Primuliacum, pois Elusio, em sua 
opinião, não pode ser confundido com Primuliacum.
28 Cf., por exemplo, FONTAINE (Ed.). Vie, v. 1, p. 40-46.
29 SEVERO, Sulpício. Dialogi 3.3.5.
30 É essa a impressão que Sulpício dá em sua carta a Aurélio (Epistula 2) e, especialmente, em seus Dialogi.
31 SEVERO, Sulpício. Epistula 3.2.
32 SEVERO, Sulpício. Epistula 2; Dialogi 2.14.5 e 3.3.5.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

74Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

Sulpício, porém, construiu uma segunda basílica ao lado de outra mais antiga e um batistério que 
as interligava. A nova basílica, ele a decorou com poemas seus e de Paulino e o batistério, com 
representações pictóricas de Martinho e de seu amigo.33 Paulino diz que Sulpício também acolhia 
peregrinos e indigentes em sua uilla,34 o que indica que ele havia construído espaços adequados 
para tanto. A respeito de seu regime, sabemos que ele alojava-se em uma pequena cela e dormia 
sobre palha estendida no chão,35 vestia roupas simples e tinha os cabelos mal cortados,36 comia 
frugalmente37 e frequentava o culto diário.38 Tudo somado, o monasticismo de Sulpício era muito 
parecido com o de Paulino,39 de modo que Sulpício também abandonou a mística da riqueza. 
Após sua conversão, ele passou a investir no esplendor de construções pias, não mais na parte 
residencial de sua uilla, a ter a companhia de monges e pobres e a viver de acordo com um regime 
que era oposto ao modo como os ricos ostentavam suas riquezas.

Os outros aristocratas do sudoeste da Gália que, como sabemos, converteram suas uillae 
em monastérios entre os séculos IV e V são pelo menos duas gerações mais novos do que 
Sulpício. Em 470 ou 471, Sidônio Apolinário enalteceu o regime do senador Vécio, que ha-
via decidido tornar-se monge em sua propriedade próxima a Cantillia (Chantelle-la-Vieille, 
departamento de Allier).40 De acordo com Sidônio, Vécio apresentava-se como um “monge 
não sob o pálio, mas sob o manto dos generais”.41 O seu maior atributo teria sido conseguir 
difundir um perfeito recato por toda a sua uilla, de modo que os escravos eram diligentes, a 
mesa era farta e a bondade era ubíqua.

Aos olhos de Sidônio, Vécio apresentava ainda outros atributos, pois ele:

não fica atrás de ninguém na criação, na apreciação e na condução de cavalos, cães e falcões; 

ele demonstra suma elegância nas roupas, refinamento nos cintos, esplendor nos ornamentos 

dos cavalos; seu andar é solene, seu espírito, sério (o primeiro lhe garante confiança pública, o 

segundo, dignidade privada); sua indulgência não favorece o vício, sua reprimenda não é cruel 

33 PAULINO. Epistulae 30.2 e 32.
34 PAULINO. Epistula 24.3.
35 SEVERO, Sulpício. Epistula 2.1; Dialogi 2.8.6.
36 PAULINO. Epistula 22.2.
37 PAULINO. Epistula 23.6-7.
38 STANCLIFFE, Clare. St. Martin and His Hagiographer: History and Miracle in Sulpicius Severus, op. 
cit., p. 36.
39 Concordo, portanto, com STANCLIFFE, Clare. St. Martin and His Hagiographer: History and Miracle in Sul-
picius Severus, op. cit., p. 30-38; ALCIATI, Roberto. And the Villa Became a Monastery: Sulpicius Severus’ Com-
munity of Primuliacum. In: DEY, Hendrik; FENTRESS, Elizabeth (Org.). Western Monasticism ante litteram: the 
Spaces of Monastic Observance in Late Antiquity and the Early Middle Ages. Turnhout: Brepols, 2011, p. 85-98.
40 APOLINÁRIO, Sidônio. Epistula 4.13.3. O caso de Vécio é discutido por AMHERDT, David. Sidoine Apollinai-
re, le quatrième livre de la correspondance: introduction et commentaire. Bern: Peter Lang, 2001, p. 251-367 (referentes 
à Epistula 4.9) e 323-337 (referentes à Epistula 4.13); e FIGUINHA, Matheus Coutinho. Monges sob o manto de ge-
nerais: aristocracia imperial galo-romana e monasticismo nas obras de Sidônio Apolinário. Classica: Revista Brasileira 
de Estudos Clássicos, v. 28, p. 50-51, 2015. Disponível em: <revista.classica.org.br>. Acesso em: 10 jun. 2017.
41 APOLINÁRIO, Sidônio. Epistula 4.9.3: “[…] nouoque genere uiuendi monachum complet non sub pallio-
lo sed sub paludamento […]”. Tradução: FIGUINHA, Matheus Coutinho. Monges sob o manto de generais: 
aristocracia imperial galo-romana e monasticismo nas obras de Sidônio Apolinário, op. cit., p. 50.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

75Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

e sua severidade tem justa medida, pois não é torpe, mas rígida.42

A rotina de Vécio revelaria sua moderação: ele ouvia a leitura de trechos bíblicos durante 
as refeições, cantava os salmos e, mesmo se dedicando à caça, abstinha-se de carnes. Sidônio 
acrescenta ainda que ele:

para com seus escravos domésticos, não é ameaçador ao proferir-lhes a palavra, nem 

desdenhoso ao aceitar um conselho, nem obstinado ao investigar um delito; rege o estado 

e a condição dos seus subordinados não segundo os direitos de propriedade, mas com 

discernimento.43

No caso de Vécio, portanto, estamos muito distantes de Paulino ou Sulpício. Vécio man-
teve todos os sinais que o caracterizavam como um rico aristocrata: a fartura dos banquetes, 
a apreciação e a criação de animais, o esplendor das roupas e dos ornamentos dos cavalos, a 
caça (esporte preferido dos ricos à época) e a solenidade do andar. Seu monasticismo consis-
tia em manter a castidade (ele tornou-se monge após a morte da esposa), em ouvir as Escri-
turas enquanto comia, em cantar os salmos, em abster-se de carnes e em tratar os escravos 
com ponderação.

Sidônio não diz nada a respeito da uilla de Vécio, a não ser que nela reinava a pudi-
cícia e que seu amigo não a possuía, mas a administrava. O silêncio de Sidônio, porém, 
é revelador. Ele fala do novo regime de Vécio para dá-lo como exemplo aos seus leitores 
e, assim, não teria perdido a oportunidade de mencionar obras pias deste em sua uilla. É 
bem provável que sua propriedade já contasse com uma igreja, a qual Vécio e seus clientes 
frequentavam, mas ele não sentiu a necessidade de dedicar sua fortuna a um santo ou a 
Deus. O fato de agir não como o proprietário, mas como o administrador de sua uilla, 
pode ser um indício de que, para ele, o desapego mental dos próprios bens era suficiente. 
A julgar por todas as notícias que temos, Vécio não abandonou a mística da riqueza. Ele 
continuou a mostrar-se e a comportar-se como um rico senador, a receber seus amigos e 
clientes com banquetes suntuosos e a manter todo o esplendor de sua uilla. Aos olhos de 
Sidônio, o que era admirável em Vécio era justamente a moderação do seu regime monás-
tico e da sua renúncia aos bens materiais. Tal moderação teria permitido que seu status 

42 APOLINÁRIO, Sidônio. Epistula 4.9.3: “[…] in equis, canibus, accipitribus instituendis, spectandis, cir-
cumferendis nulli secundus; summus nitor in uestibus, cultus in cingulis, splendor in phaleris; pomposus 
incessus, animus serius (iste publicam fidem, ille priuatam asserit dignitatem); remissio non uitians, correp-
tio non cruentans, et seueritas eius temperamenti, quae non sit taetra sed tetrica”. Tradução: FIGUINHA, 
Matheus Coutinho. Monges sob o manto de generais: aristocracia imperial galo-romana e monasticismo nas 
obras de Sidônio Apolinário, op. cit., p. 50.
43 APOLINÁRIO, Sidônio. Epistula 4.9.4: “[…] erga familiam suam nec in proferendo alloquio minax nec 
in admittendo consilio spernax nec in reatu inuestigando persequax; subiectorum statum condicionemque 
non dominio sed iudicio regit […]”. Tradução: FIGUINHA, Matheus Coutinho. Monges sob o manto de 
generais: aristocracia imperial galo-romana e monasticismo nas obras de Sidônio Apolinário, op. cit., p. 51.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

76Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

social e sua riqueza conferissem dignidade ao seu regime e, ao mesmo tempo, que esse 
conferisse santidade ao seu status social e à sua riqueza.

O ex-oficial da corte imperial Máximo, contemporâneo de Vécio, foi outro aristocrata 
que passou a viver como monge em sua uilla.44 Quando Sidônio, entre 465 e 467, chegou à 
uilla de Máximo, que distava algumas milhas da estrada que ligava Clermont a Toulouse, 
encontrou-o mudado:

Seu hábito, seu caminhar, seu recato, sua aparência, sua linguagem eram os de um religioso; seus 

cabelos eram curtos, sua barba era longa, as cadeiras eram trípodes, os véus pendurados às portas 

eram de cilício; o leito não tinha nenhuma pluma, nem a mesa nenhuma púrpura; sua hospitalidade 

era tão benigna quanto frugal, menos abundante em carnes do que em legumes. Certamente, se um 

prato era mais saboroso, não era por indulgência para si, mas para os hóspedes.45

Após o banquete, Sidônio perguntou aos demais convivas se Máximo havia se tornado 
monge, clérigo ou penitente. Disseram-lhe, então, que ele havia sido ordenado padre por 
pressão da comunidade.46 Foi só no dia seguinte que Sidônio conversou com Máximo, en-
quanto seus clientes e escravos alimentavam os animais.

Máximo parece ter sido um caso entre Paulino e Vécio. Máximo adotou a aparência, 
a linguagem e os movimentos de um monge e retirou o esplendor dos objetos móveis de 
sua uilla: substituiu os véus pendurados às portas, os móveis e os tecidos à mesa. Podemos 
supor que ele retirou também os retratos, as estatuetas importadas e as cerâmicas finas, tão 
comuns nas uillae da época. Mas, ao mesmo tempo, ele não dedicou sua fortuna a um santo 
ou a Deus. Tanto é que Sidônio foi visitá-lo em sua uilla para pedir-lhe a prorrogação do 
pagamento de uma dívida contraída por um amigo comum dez anos antes.47 Além disso, 
Máximo continuou a viver com seus clientes e escravos e a oferecer banquetes a seus amigos. 
No seu caso, portanto, não é o monasticismo que confere santidade ao seu status social e à 
sua riqueza. São seu status aristocrático e sua riqueza, gasta parcimoniosamente, sem ir além 
dos sacrifícios autoimpostos, que intensificam a santidade do seu monasticismo.48

44 Sobre Máximo, cf. AMHERDT. Sidoine, p. 483-503; FIGUINHA, Matheus Coutinho. Monges sob o manto 
de generais: aristocracia imperial galo-romana e monasticismo nas obras de Sidônio Apolinário, op. cit., p. 49-50.
45 APOLINÁRIO, Sidônio. Epistula 4.24.3: “Habitus uiro, gradus, pudor, color, sermo religiosus, tum coma 
breuis, barba prolixa, tripodes sellae, Cilicum uela foribus appensa, lectus nil habens plumae, mensa nil 
purpurae, humanitas ipsa sic benigna quod frugi, nec ita carnibus abundans ut leguminibus; certe, si quid in 
cibis unctius, non sibi sed hospitibus indulgens”. Tradução: FIGUINHA, Matheus Coutinho. Monges sob 
o manto de generais: aristocracia imperial galo-romana e monasticismo nas obras de Sidônio Apolinário, op. 
cit., p. 50.
46 APOLINÁRIO, Sidônio. Epistula 4.24.4.
47 APOLINÁRIO, Sidônio. Epistula 4.24.1-2 e 4-5.
48 A relação entre status aristocrático e santidade foi ressaltada na Gália desde Sulpício. Acerca dessa ques-
tão, cf. GOODRICH, Richard J. Contextualizing Cassian: Aristocrats, Asceticism, and Reformation in Fif-
th-Century Gaul. Oxford; Nova York: Oxford University Press, 2007, p. 8-31.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

77Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

As fontes arqueológicas

As fontes arqueológicas acrescentam pouco ao que as fontes literárias revelam. Isso por-
que os arqueólogos não conseguem identificar o momento em que os proprietários de uillae 
que foram transformadas em monastérios converteram-se ao monasticismo.49 Um dos casos 
mais intrigantes é sem dúvida o de Sorde-l’Abbaye.

No século XIX, vestígios de mosaicos de época romana foram descobertos sob a abadia 
medieval de Saint-Jean. Mas foi só anos mais tarde, entre 1958 e 1963, que escavações ar-
queológicas puderam ser realizadas no local.50 Àquela ocasião, foram descobertas duas alas 
de uma uilla romana. Na ala oeste foram encontrados uma galeria do peristilo principal, 
três amplas salas de recepção retangulares e um corredor, que ligava a galeria a outra parte, 
praticamente não escavada, da uilla. Já na ala sul foram encontradas as termas. Três salas 
retangulares e adjacentes delimitavam, de leste a oeste, o caldarium, o tepidarium e o frigi-
darium. Ambas as alas estavam ligadas por um peristilo secundário.

Esses espaços revelaram nove pavimentos com mosaicos policromados. Catherine Bal-
melle, a partir de um estudo minucioso da técnica e da decoração dos mosaicos, distingue 
dois grupos contemporâneos. Segundo ela, o primeiro grupo, constituído pelos mosaicos 
situados no extremo oeste do sítio, no corredor, na galeria e em uma das salas de recepção 
(nos 172-175 e 177), é do fim do século IV ou do início do século V. O segundo grupo, cons-
tituído pelos mosaicos de outra sala de recepção, do peristilo secundário e do frigidarium (nos 
176 e 178-180), é do século VI ou talvez do século VII.51

Todos os mosaicos encontrados celebram esplendor e abundância. Os mais bem conservados 
do primeiro grupo são os do corredor e da galeria (nos 174 e 175). No mosaico do corredor (tal 
mosaico pode ser visualizado em https://www.centrecultureldupaysdorthe.com/le-pays-d-orthe/
sorde-l-abbaye/sorde-l-abbaye-3/ - Mosaïque A), quadrados inclinados, separados por tranças, 
encerram quadrados menores preenchidos com nós de Salomão. Uma fileira de cubos pretos 
delimita uma moldura ao redor dos quadrados menores e maiores e, entre ambas as molduras, 
alternam-se ramos de hera com folhas amarelas e vermelhas sobre um fundo branco ou dourado 
e, dispostas de três em três, folhas de louro nas mesmas cores sobre um fundo preto.

O mosaico da galeria é ainda mais complexo (tal mosaico pode ser visualizado em https://
www.centrecultureldupaysdorthe.com/le-pays-d-orthe/sorde-l-abbaye/sorde-l-abbaye-3/ - Mo-
saïque Galerie B). O padrão é composto por estrelas constituídas por dois quadrados entrelaça-

49 Para uma avaliação do material arqueológico, embora já um pouco desatualizada, cf. PERCIVAL, John. 
Villas and Monasteries in Late Roman Gaul. Journal of Ecclesiastical History, v. 48, p. 1-21, 1997. Refiro-me 
aqui apenas às uillae que foram transformadas em monastérios sem terem sido abandonadas ou destruídas.
50 Sob a direção de Jean Lauffray. Sínteses das descobertas foram publicadas por COUPRY, Jacques. Circon-
scription de Bordeaux. Gallia, v. 17, p. 405-407, 1959; v. 19, p. 393-396, 1961; v. 21, p. 532-535, 1963; v. 23, 
p. 436-441, 1965.
51 BALMELLE, Catherine. Recueil général des mosaïques de la Gaule: Province d’Aquitaine. Paris: Centre 
National de la Recherche Scientifique, 1987, v. 4/2, p. 32-54.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

78Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

dos que formam, entre elas, losangos e octógonos. Os losangos são preenchidos por um único 
motivo decorativo (ornamentos em forma de “V” alinhados, conhecidos como “aspas)” mas 
os octógonos são preenchidos por motivos variados, que se alternam. Destaco os motivos que 
representam (1) uma pomba pousada em um arbusto carregado de frutas, (2) um pato em um 
campo com três ovos, dois arbustos e uma romã (3) e uma cesta de vime cheia de frutas sob 
dois pavões que bicam cerejas. No interior das estrelas, os quadrados circunscrevem octógonos 
que também são preenchidos por diferentes motivos decorativos. Chamo a atenção para os que 
apresentam (1) duas crateras com o corpo em gomos e alças em “S” que se alternam com duas 
cestas de vime cheias de frutas (2) e uma cratera com quatro alças em “S” e um pé alto, da qual 
saem filetes de água que escorrem até a boca de dois peixes situados embaixo, um a cada lado 
do vaso (tal mosaico pode ser visualizado em https://www.centrecultureldupaysdorthe.com/
le-pays-d-orthe/sorde-l-abbaye/sorde-l-abbaye-3/ - Mosaïque B’).

A qualidade técnica e a variedade decorativa desses mosaicos contrastam com a mediocri-
dade dos mosaicos do segundo grupo.52 No tapete da galeria norte do peristilo secundário (tal 
mosaico pode ser visualizado em https://www.centrecultureldupaysdorthe.com/le-pays-d-orthe/
sorde-l-abbaye/sorde-l-abbaye-3/ - Mosaïque F), por exemplo, hexágonos, quadrados e retângulos 
alinhados um ao lado do outro são preenchidos com escamas de peixe, círculos e losangos de 
lados curvos, nós de Salomão, losangos e quadrados. Os mosaicos do segundo grupo revelam, 
assim como o desse exemplo, motivos decorativos muito esquemáticos, traçados irregulares e 
mistura de cores.

A baixa qualidade desses mosaicos, porém, não indica que o proprietário não se preo-
cupou com a beleza ou que ele quis economizar pagando uma oficina pouco qualificada. 
A simples colocação de novos mosaicos requeria investimentos consideráveis. Na verdade, 
os mosaicos do segundo grupo, além de serem policromados, resultam de reformas muito 
caras, que almejavam a manutenção ou mesmo o melhoramento de uma ampla parte da 
uilla. Talvez o peristilo secundário date da mesma época, e o luxo com o qual ele foi cons-
truído aparece não só nos mosaicos policromados, mas também na colunata com capitéis 
coríntios.53 Os mosaicos do segundo grupo não são de melhor qualidade porque, muito 
provavelmente, as oficinas do século VI-VII não eram tão qualificadas quanto as dos séculos 
anteriores. Mas o proprietário da uilla continuou a exibir sua fortuna, no século VI-VII, 
com todo o esplendor que tinha à disposição e que podia pagar.

Contudo, o que mais chama a atenção em Sorde-l’Abbaye não é tanto o luxo quanto 
a data das reformas. A ausência de sinais de abandono ou destruição e os mosaicos do se-
gundo grupo sugerem que a uilla foi ocupada como residência e de modo ininterrupto até, 
pelo menos, o século VI-VII. Até onde pude perceber, não há qualquer outro caso seguro 

52 Idem.
53 Sugerida por fragmentos de mármore. Infelizmente, as publicações das descobertas arqueológicas (cf. nota 
50 acima) são apenas de síntese e não dão informações sobre esses fragmentos e sobre os níveis estratigráficos 
em que eles foram encontrados.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

79Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

na Gália de ocupação residencial continuada de uma uilla até uma data tão tardia. A única 
maneira de explicar a ocupação de Sorde-l’Abbaye, em minha opinião, é considerar que ela 
foi transformada em monastério antes do século VI-VII, momento em que os últimos ves-
tígios de uso residencial começaram a desaparecer nas uillae até então ocupadas.54 Se essa 
hipótese estiver correta, podemos imaginar a seguinte situação: o proprietário converteu-se 
ao monasticismo e reuniu em sua uilla parentes e amigos com os mesmos interesses religio-
sos. Tais parentes e amigos, mesmo depois da morte do proprietário, continuaram a viver no 
local e a reunir outras pessoas.

Se a uilla foi de fato transformada em monastério no decorrer dos séculos IV e VI, fica 
claro que os proprietários e seus companheiros não abandonaram a mística da riqueza. Eles 
não sentiram a necessidade de dedicar o esplendor da arte a um santo, como Paulino havia 
feito. Mesmo como monges, eles continuaram a cuidar de seus corpos, como a reforma das 
termas sugere, e a desfrutar do esplendor da arte. Nesse caso, teríamos um regime muito 
semelhante ao adotado por Vécio.

Considerações finais

As fontes literárias e arqueológicas discutidas aqui sugerem que nem todos os monges 
aristocratas dos séculos IV e V abandonaram a mística da riqueza. Entre Paulino de Nola 
e Sulpício Severo, que a abandonaram, e Vécio, que não a abandonou, estava Máximo, que 
adotou o feitio de um monge e retirou o esplendor dos objetos móveis de sua uilla, mas que 
não dedicou sua fortuna a um santo ou a Deus. Paulino e Sulpício, na verdade, não eram 
um dos polos, mas situavam-se na mesma área cinza em que se situava Máximo, embora em 
gradações diferentes. No polo oposto a Vécio estavam os aristocratas que abandonaram seus 
bens e instalaram-se em monastérios que não se situavam em suas propriedades.55

A respeito das uillae desses personagens, podemos tirar algumas conclusões. Em primeiro 
lugar, as uillae de Paulino e Sulpício tiveram funções alteradas: elas deixaram de ser a habitação 

54 BALMELLE, Catherine. Les demeures aristocratiques d’Aquitaine: société et culture de l’Antiquité tardive 
dans le Sud-Ouest de la Gaule, op. cit., p. 117-123. A autora destaca a ocupação residencial de Sorde-l’Abbaye 
até pelo menos o século VI-VII da ocupação das outras uillae conhecidas da Aquitânia, que foram transfor-
madas em espaços funerários ou receberam “l’implantation, à l’intérieur des bâtiments antiques, de diverses 
structures qui modifient la fonction originelle des espaces” (p. 120).
55 Podemos dar como exemplo Honorato, Hilário, Máximo e Lupo, que, de acordo com seus hagiógrafos, aban-
donaram todos os seus bens antes de instalar-se na ilha de Lérins, no sul da Gália, a pouca distância da atual 
Cannes. Todavia, a Regula quattuor Patrum 2.18-35, escrita entre 414 e 419 para a reunião dos monges da ilha 
em um monastério, sob a autoridade de Honorato, permitia que os postulantes ricos doassem parte de seus bens 
ao monastério e mantivessem consigo os próprios escravos, contanto que começassem a considerá-los irmãos. 
Sobre a Regula quattuor Patrum, cf. FIGUINHA, Matheus Coutinho. A data da Regra dos quatro Padres e o 
início do monastério de Lérins. Romanitas: Revista de Estudos Grecolatinos, v. 5, p. 168-185, 2015. Disponível 
em: <periodicos.ufes.br/romanitas/article/view/11214/7817>. Acesso em: 10 jun. 2017.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

80Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

de um dominus para tornarem-se a habitação de vários monges. Além disso, elas passaram a 
acolher peregrinos e pobres, de modo que precisavam de espaços específicos para tanto. Outras 
funções, contudo, devem ter permanecido inalteradas. Sulpício, por exemplo, continuou a pro-
duzir vinho em Primuliacum,56 embora não saibamos se tal produção era para o consumo pró-
prio ou para o comércio. No caso das uillae de Máximo e Vécio e, talvez, de Sorde-l’Abbaye, 
não conseguimos identificar qualquer alteração significativa nas suas funções.

Em segundo lugar, os proprietários não rejeitaram a decoração luxuosa que haviam comissio-
nado antes de sua conversão. No caso de Paulino e Sulpício, eles simplesmente deixaram de reno-
vá-la e passaram a investir na construção e decoração de edifícios sacros. O que Paulino, Sulpício 
e Máximo rejeitaram foi o luxo dos objetos móveis de suas uillae. Já no caso de Vécio e, talvez, 
do proprietário de Sorde-l’Abbaye, podemos supor que não ocorreu nem mesmo essa rejeição.

Sulpício, apesar de continuar a habitar uma de suas uillae, alienou a maior parte de sua 
riqueza e dedicou o que lhe restou a obras pias. Ele e Paulino tinham certamente a mesma 
intenção (pois ambos eram amigos íntimos): eles esperavam que suas riquezas, empregadas em 
obras de caridade, retornassem a Deus e garantissem sua salvação. Já nos casos de Vécio e Má-
ximo, havia uma clara relação entre monasticismo, status social e riqueza. Mesmo como mon-
ge, Vécio continuou a comportar-se e a mostrar-se como um rico aristocrata. Ele não sentiu a 
necessidade de abandonar seus bens ou de dedicá-los a obras pias. Assim, aos olhos de Sidônio 
Apolinário, a moderação de seu regime monástico, ao mesmo tempo que conferia santidade ao 
seu status social e à sua riqueza, era enobrecido por ambos. Máximo, diferentemente, passou a 
mostrar-se e a comportar-se como monge depois que foi ordenado padre em sua comunidade. 
E mesmo não tendo sentido a necessidade de renunciar aos seus bens ou de dedicá-los a obras 
pias, deixou de ostentá-los. Para Sidônio, portanto, seu regime monástico não santificava seu 
status social e sua riqueza, mas ambos intensificavam a santidade de seu regime monástico.

Esses exemplos indicam que os monges aristocratas dos séculos IV e V conciliavam 
sua conversão ao monasticismo com suas riquezas de modo muito individual. Nem todos 
sentiam a necessidade de rejeitar os sinais que os identificavam como homens ricos, de re-
nunciar aos seus bens ou de dedicá-los a um santo ou a Deus. E as diferenças de comporta-
mento não impediam que todos fossem igualmente considerados monges e admirados pelos 
contemporâneos. Pelo contrário. Foram Vécio e Máximo, não Paulino ou Sulpício, quem 
Sidônio apresentou como modelos ideais de comportamento aos aristocratas de sua época.

É importante ressaltarmos, enfim, que as diferenças entre Paulino e Vécio não foram 
geracionais. Pois Aper, advogado e ex-governador de província, e sua esposa, Amanda, 
escreveram a Paulino pouco antes de 399-400 para contar-lhe acerca de sua conversão ao 
monasticismo. Podemos facilmente deduzir da reposta de Paulino que eles não renunciaram 
aos seus bens. Ambos continuaram a habitar a própria casa e Amanda assumiu a administração 
das propriedades familiares para liberar o marido do fardo.57

56 PAULINO. Epistula 43.2.
57 PAULINO. Epistulae 38, 39 e 44. Cf. PIETRI, Luce; HEIJMANS, Marc. Prosopographie chrétienne du 
Bas-Empire: la Gaule chrétienne (314-614), v. 1, p. 114-115, sobre Amanda, e p. 156-157, sobre Aper.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

81Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

Referências bibliográficas

Documentos

AGOSTINHO. Epistulae. GOLDBACHER, Alois (Ed.). S. Aureli Augustini Hipponiensis episcopi 

Epistulae, pars II (Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum 34/2). Viena: F. Tempsky, 1898.

AMBRÓSIO. Epistulae. FALLER, Otto (Ed.). Epistulae et acta, epistularum libri I-VI 
(Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum 82/1). Viena: F. Tempsky, 1968.

APOLINÁRIO, Sidônio. Carmina. LOYEN, André (Ed.). Poèmes. Paris: Les Belles Lettres, 
2003.

Bíblia Sagrada. 48. ed. São Paulo: Editora Ave-Maria, 1985.

PAULINO. Epistulae. HARTEL, Guilelmus de (Ed.). Sancti Pontii Meropii Paulini Nolani 
Epistulae (Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum 29). Viena: F. Tempsky, 1894.

______. Carmina. HARTEL, Guilelmus de (Ed.). Sancti Pontii Meropii Paulini Nolani 
Carmina (Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum 30). Viena: F. Tempsky, 1894.

______. Regula quattuor Patrum. DE VOGÜÉ, Adalbert (Ed.). Les Règles des saints Pères: 
trois Règles de Lérins au Ve siècle. Paris: Les Éditions du Cerf, 1982, v. 1, p. 55-205. (Sources 
Chrétiennes, v. 297)

______. Epistulae. LOYEN, André (Ed.). Correspondance. Paris: Les Belles Lettres, 2003, 2v.

SEVERO, Sulpício. Vita Martini. FONTAINE, Jacques (Ed.). Vie de saint Martin. Paris: 
Les Éditions du Cerf, 1967, 3v. (Sources Chrétiennes, v. 133-135)

______. Epistulae. FONTAINE, Jacques (Ed.). Vie de saint Martin. Paris: Les Éditions du 
Cerf, 1967, 3v. (Sources Chrétiennes, v. 133-135)

______. Dialogi. FONTAINE, Jacques; DUPRÉ, Nicole (Ed.). Gallus: Dialogues sur les 
“vertus” de saint Martin. Paris: Les Éditions du Cerf, 2006. (Sources Chrétiennes, v. 510)

URÂNIO. Epistola de obitu S. Paulini ad Pacatum. MIGNE, Jacques-Paul (Ed.). Patrologiae 

cursus completus, series Latina. Paris: Garnier, 1847, v. 53, col. 859-866.

Bibliografia

ALCIATI, Roberto. And the Villa Became a Monastery: Sulpicius Severus’ Community of 
Primuliacum. In: DEY, Hendrik; FENTRESS, Elizabeth (Org.). Western Monasticism ante 

litteram: the Spaces of Monastic Observance in Late Antiquity and the Early Middle Ages. 
Turnhout: Brepols, 2011, p. 85-98.

AMHERDT, David. Sidoine Apollinaire, le quatrième livre de la correspondance: introduction 
et commentaire. Bern: Peter Lang, 2001.

BALMELLE, Catherine. Recueil général des mosaïques de la Gaule: Province d’Aquitaine. 
Paris: Centre National de la Recherche Scientifique, 1987, v. 4/2.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

82Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

_____. Les demeures aristocratiques d’Aquitaine: société et culture de l’Antiquité tardive dans 
le Sud-Ouest de la Gaule. Bordeaux; Paris: Ausonius; Aquitania, 2001.

BOWES, Kim. Private Worship, Public Values, and Religious Change in Late Antiquity. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2008.

BRANDENBURG, Hugo; PANI, Letizia Ermini (Org.). Cimitile e Paolino di Nola: la 
tomba di S. Felice e il centro di pellegrinaggio. Trent’anni di ricerche. Atti della giornata 
tematica dei Seminari di Archeologia Cristiana (École française de Rome — 9 marzo 2000). 
Cidade do Vaticano: Pontificio Istituto di Archeologia Cristiana, 2003.

BROWN, Peter. Through the Eye of a Needle: Wealth, the Fall of Rome, and the Making of 
Christianity in the West, 350-550 A.D. Princeton; Oxford: Princeton University Press, 2012.

_____. The Ransom of the Soul: Afterlife and Wealth in Early Western Christianity. Cambridge 
(MA): Harvard University Press, 2015.

COUPRY, Jacques. Circonscription de Bordeaux. Gallia, v. 17, p. 377-409, 1959.

______. Circonscription de Bordeaux. Gallia, v. 19, p. 369-398, 1961.

______. Circonscription de Bordeaux. Gallia, v. 21, p. 505-536, 1963.

______. Circonscription de Bordeaux. Gallia, v. 23, p. 413-442, 1965.

DARK, Ken. The Archaeological Implications of Fourth- and Fifth-Century Descriptions of 
Villas in the Northwest Provinces of the Roman Empire. Historia, v. 54, p. 331-342, 2005.

EBANISTA, Carlo. Et manet in mediis quasi gemma intersita tectis: la basilica di S. Felice a 
Cimitile. Storia degli scavi, fasi edilizie, reperti. Nápoles: Accademia di Archeologia, Lettere 
e Belle Arti, 2003.

FABRE, Pierre. Essai sur la chronologie de l’œuvre de saint Paulin de Nole. Paris: E. de Boccard, 1948.

FIGUINHA, Matheus Coutinho. A data da Regra dos quatro Padres e o início do monastério 
de Lérins. Romanitas: Revista de Estudos Grecolatinos, v. 5, p. 168-185, 2015. Disponível em: 
<periodicos.ufes.br/romanitas/article/view/11214/7817>. Acesso em: 10 jun. 2017.

_____. Monges sob o manto de generais: aristocracia imperial galo-romana e monasticismo 
nas obras de Sidônio Apolinário. Classica: Revista Brasileira de Estudos Clássicos, v. 28, p. 47-
64, 2015. Disponível em: <revista.classica.org.br>. Acesso em: 10 jun. 2017.

GHIZZONI, Flaminio. Sulpicio Severo. Roma: Bulzoni, 1983.

GOODRICH, Richard J. Contextualizing Cassian: Aristocrats, Asceticism, and Reformation 
in Fifth-Century Gaul. Oxford; Nova York: Oxford University Press, 2007.

HARRIES, Jill. Sidonius Apollinaris and the Fall of Rome, A.D. 407-485. Oxford: Oxford 
University Press, 1994.

LEHMANN, Tomas. Paulinus Nolanus und die Basilica Nova in Cimitile/Nola: Studien zu einem 
zentralen Denkmal der spätantik-frühchristlichen Architektur. Wiesbaden: Reichert Verlag, 2004.



Monasticismo, arte e riqueza na Gália tardo-antiga
 

Matheus Figuinha

83Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 64-83, jan./abr. 2019 | www.revistatopoi.org

MARTINDALE, John Robert. The Prosopography of the Later Roman Empire, A.D. 395-

527. Cambridge: Cambridge University Press, 1980, v. 2.
PASSELAC, Michel; MEREL-BRANDENBURG, Anne-Bénédicte. Montferrant. In: OUR-
NAC, Perrine; PASSELAC, Michel; RANCOULE, Guy (Org.). Carte archéologique de la 

Gaule: l’Aude. Paris: Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 2009, v. 11/2, p. 377-385.
PERCIVAL, John. The Roman Villa: an Historical Introduction. Londres: B.T. Batsford, 1976.
_____. The Fifth-Century Villa: New Life or Death Postponed? In: DRINKWATER, 
John; ELTON, Hugh (Org.). Fifth-Century Gaul: a Crisis of Identity? Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1992, p. 156-164.
_____. Villas and Monasteries in Late Roman Gaul. Journal of Ecclesiastical History, v. 48, 
p. 1-21, 1997.
_____. Desperately Seeking Sidonius: the Realities of Life in Fifth-Century Gaul. Latomus, 
v. 56, p. 279-292, 1997.
PIETRI, Luce; HEIJMANS, Marc. Prosopographie chrétienne du Bas-Empire: la Gaule chré-
tienne (314-614). Paris: Association des amis du Centre d’histoire et civilisation de Byzance, 
2013, 2 v.
RIESS, Frank. Narbonne and its Territory in Late Antiquity: from the Visigoths to the Arabs. 
Londres: Ashgate, 2013.
STANCLIFFE, Clare. St. Martin and His Hagiographer: History and Miracle in Sulpicius 
Severus. Oxford: Clarendon Press, 1983.
TROUT, Dennis E. Paulinus of Nola: Life, Letters, and Poems. Berkeley; Los Angeles: Uni-
versity of California Press, 1999.
VISSER, Jelle. Sidonius Apollinaris, Ep. II.2: the Man and His Villa. Journal for Late An-

tique Religion and Culture, v. 8, p. 26-45, 2014.
WOOD, Ian N. Continuity or Calamity? The Constraints of Literary Models. In: 
DRINKWATER, John; ELTON, Hugh (Org.). Fifth-Century Gaul: a Crisis of Identity? 
Cambridge: Cambridge University Press, 1992, p. 9-18.
_____. Entrusting Western Europe to the Church, 400-750. Transactions of the Royal His-

torical Society, sexta série, v. 23, p. 37-73, 2013.


	_Hlk522977917
	_GoBack

