
Topoi, v. 6, n. 11, jul.-dez. 2005, pp. 381-384.                    381 

 

RESENHAS 

BOOK REVIEWS 

Movimento Negro Brasileiro  

Brazilian Black Movement 

Michael George Hanchard. 
Orfeu e o poder: o movimento negro no Rio de 

Janeiro e São Paulo (19451988). Rio de 
Janeiro: EdUERJ, 2001. 

No Brasil, já existe uma  
tradição das ciências sociais se 
debruçarem acerca de as história dos 
movimentos sociais, focalizando 
fundamentalmente temas ligados à 
história do movimento operário. Mas 
esse quadro está mudando. Já não se 
admite que a categoria movimentos 
sociais se restrinja, exclusivamente, ao 
movimento operário. Essa categoria é 
mais ampla e abarca outros atores 
sociais. Assim, emerge uma tendência 
de se pesquisar a história de outros 
tipos de movimentos sociais, como o 
feminista, o gay e o negro. 

Petrônio Domingues 

É justamente nesse quadro de 
inovações nos estudos da história dos 

movimentos sociais que se insere o 
livro Orfeu e o poder: o movimento negro no 

Rio de Janeiro e São Paulo (1945-1988), de 
Michael George Hanchard. 

Hanchard é brasilianista. Ele, 
aliás, faz parte da nova geração de afro-
americanos que vêm se especializando 
no estudo das relações raciais e da 
história do negro no Brasil. 
Atualmente, é professor da 
Universidade Northwestern, nos 
EUA. O texto originalmente foi 
apresentado como tese de doutorado 
em ciência política. Em 1994, foi 
publicado em forma de livro nos EUA, 
gerando considerável debate entre os 
brasilianistas. Sete anos depois, cie foi 
traduzido para o português e 
publicado no Brasil. Aqui, a 
repercussão não foi distinta: o livro 
vem despertando polêmica entre os 
especialistas das relações raciais e da 
história do negro. 

O livro examina o movimento 
social negro brasileiro de 1945 a 1988, 
no eixo Rio de Janeiro e São Paulo. 
Para realizar a pesquisa empírica, 
Hanchard Utilizou como fonte alguns 



Topoi, v. 6, n. 11, jul.-dez. 2005, pp. 381-384.                                            382 

 

documentos de arquivo e, 
principalmente, entrevistas. Foram 
exatas 60 entrevistas, com os ativistas 
do movimento. O livro está dividido 
em seis capítulos (a política racial: termos, 

teoria, metodologia; a política racial 

brasileira: visão geral e reconceituação; 

democracia racial: hegemonia à moda 

brasileira; formações da consciência racial; 

movimentos e momentos; política racial e 

comemorações nacionais: a luta pela 

hegemonia). Dois são os objetivos gerais 
do livro: primeiro, mover um exame 
crítico da política racial no Brasil e, em 
segundo lugar, fazer uma “análise 
teoricamente instrumentada que 
vincule os elementos históricos e 
contemporâneos desta política racial a 
debates mais amplos sobre raça, a 
classe e a cultura” (p.22). 

Hanchard realiza uma das 
primeiras tentativas de se teorizar 
acerca da história do movimento 
social negro no Brasil. Este, aliás 
talvez seja o maior mérito da obra.  

Sua tese principal é de que os brancos 
desenvolveram uma política de hegemonia 
racial no país, sob a qual vem se 
perpetuando a desigualdade entre negros e 
brancos. O movimento negro, entretanto, 
buscou forjar uni projeto de contra-
hegemonia racial, mas que não vingou. 

Ele utiliza pioneiramente o conceito 
de hegemonia – formulado por Antônio 
Gramsci –, para entender a dinâmica das 
relações raciais no Brasil. Como assevera 
Gramsci, hegemonia é a liderança 
intelectual e moral de um grupo social 
sobre outro, que combina dominação e 
consenso. Por esse prisma, Hanchard 
argumenta que os brancos mantinham uma 

hegemonia racial no país que se baseava 
não só na força, mas, também no 
consentimento dos negros. E a principal 
base de sustentação da hegemonia racial 
teria sido a ideologia da democracia racial, 
pois esta sempre difundiu uma falsa 
premissa de igualdade entre negros e  

brancos. 
Hanchard abre o livro contando sua 

primeira experiência “concreta” com as 
relações raciais no Brasil. Em 1988, para 
realizar a pesquisa empírica, ele veio para o 
país c se instalou no Rio de Janeiro. Após 
arranjar um apartamento, foi a um 
supermercado e lá foi vítima de 
discriminação racial. Esse episódio teria 
suscitado o problema inicial da pesquisa: o 
porquê daquele tipo de discriminação 
racial. E foi desta indagação inicial que ele 
formulou a pergunta que norteia a obra: 
“por que não existiu nenhum movimento 
social afro-brasileiro sistemático no Brasil, 
comparável ao movimento pelos direitos 
civis nos Estados Unidos ou às 
insurreições nacionalistas da África 
subsaariana, no período que se seguiu à 
Segunda Guerra Mundial?” (p. 19). A 
resposta, em síntese, é que aqui a 
hegemonia racial das “elites brancas” foi 
eficaz: ela teria “contribuído muito para 
retardar a perspectiva de uma grande 
sublevação” dos afro-brasileiros (p.21). E, 
ao mesmo tempo, o movimento negro 
brasileiro teria traçado uma estratégia 
equivocada de combate à hegemonia racial 
dos brancos. Tal estratégia é denominada 
de “culturalista”. Segundo Hanchard, o 
movimento negro transformou a 
afirmação das práticas culturais (religião, 
música, dança e outras formas) no eixo da 
contestação à ordem racial vigente, em 



Topoi, v. 6, n. 11, jul.-dez. 2005, pp. 381-384.                    383 

 

detrimento da luta na esfera política. A 
cultura teria sido utilizada como um fim em 
si mesma e não como um meio de 
mobilização e ação política na 
reivindicação de direitos civis (p.39). 

Em outros termos, ao concentrar 
sua atenção quase que exclusivamente 
para a afirmação de uma identidade 
cultural (ou racial), o movimento 
negro brasileiro não teria forjado um 
projeto conseqüente de enfrentamento 
à dominação branca. Isto explica, em 
parte, seu esvaziamento (e falta de 
poder de pressão). O insólito é que 
Hanchard não só apresenta o 
diagnóstico dos impasses que 
permearam a história do movimento 
negro no Brasil, mas, na conclusão da 
obra, ele também “prescreve” a 
suposta “receita” para a superação de 
tais impasses. Na avaliação dele, o 
movimento negro terá que adotar uma 
estratégia de luta anti-racista de caráter 
eminentemente político. Além disso, 
este movimento terá que selar alianças 
com outros setores sociais: “uma 
possibilidade seria a criação de uma 
organização suprapartidária cujo 
objetivo fosse criar uma plataforma 
mínima nacional de direitos civis, 
baseada num consenso dos diversos 
grupos a respeito das necessidades 
básicas dos brasileiros negros” (p.188). 
Para Hanchard, somente com uma 
política de coalizões (mobilizando 
negros e brancos, trabalhadores e 
patrões, enfim, o conjunto da 
sociedade civil) é que o movimento 
negro brasileiro vai reunir forças para 
minar com o mito da democracia racial 

e construir uma nova ordem racial, 
assentada na igualdade de 
oportunidades (para negros e 
brancos), no acesso aos bens, aos 
serviços e à renda. 

Para finalizar, ele se utiliza de um 
mito grego para tecer uma crítica à 
estratégia de luta que historicamente 
teria caracterizado o movimento 
negro. No filme Orfeu negro, adaptação 
francesa do mito grego que foi 
filmado no Brasil, Orfeu é um sedutor 
negro das favelas cariocas. Eurídice é 
uma bela mulata, que se apaixona por 
Orfeu, o deus da música e da dança 
(p.192). Mas, durante o carnaval, a 
morte leva Eurídice. Desesperado, 
Orfeu busca reatar o contato com seu 
grande amor numa cerimônia de 
candomblé. Lá, ele ouve, pelas costas, 
a voz de Eurídice, emanada de uma 
mãede-santo. Orfeu deseja virar para 
trás a fim de fitá-la, mas é aconselhado 
a continuar olhando para frente. A 
morte não lhe permitia mais do que 
aquilo. Mas Orfeu, como seu 
equivalente grego, dá uma súbita 
meiavolta. E como na história 
original, no instante em que seus 
olhos se en- contram, Eurídice recua 
para o mundo dos mortos. Assim, ao 
olhar para trás, Orfeu a perde para 
sempre. 

Esse mito, segundo Hanchard, é 
uma parábola apropriada para 
qualificar a estratégia anti-racista do 
movimento negro brasileiro: “com 
base nos dados apresentados e em 
minha análise dos movimentos sociais 
afro-brasileiros do Rio de Janeiro e 
São Paulo depois de 1945, parece que 
o problema fundamental do 



Topoi, v. 6, n. 11, jul.-dez. 2005, pp. 381-384.                                            384 

 

movimento tem sido esse olhar para 
trás, para uma África unitária e 
monolítica como base da identidade, 
ideologia e ação coletivas” (p.193). 
Em outras palavras, o fato de o 
movimento negro brasileiro se 
preocupar, fundamentalmente, em 
fazer um discurso essencialista de 
afirmação racial, em prol de uma 
mítica negritude, seria olhar para trás, 
implicando na perda da oportunidade 
de construir um outro futuro para os 
negros no Brasil. E tal futuro só é 
possível, reitera Hanchard, esposando 
um projeto anti-racísta que tenha um 
conteúdo político e privilegie a arena 
da luta pelos direitos civis. O principal 
desafio do movimento negro 
brasileiro, assim, seria romper com 
seu “culturalismo”, que o deixa com 
Orfeu, mas sem o  poder. 
O autor vem sendo acusado de 

perscrustar a história do movimento negro 
brasileiro pelo olhar da do norte-
americano. Assim, ao ter supostamente 
postulado que, para prosperar, o 
movimento negro local terá que seguir os 
mesmos passos de seu congênere nos 
EUA, ele teria demonstrado sua 
insensibilidade para compreender as 
especificidades do sistema racial brasileiro. 
Ironicamente cerca de uma década depois 
da pesquisa empírica, as “prescrições” de 
Hanchard acenam serem cumpridas. É 
verdade que não chegou o “momento 
histórico” (p. 21) do movimento negro 
brasileiro, mas alguns indicadores (como a 
mobilização nacional em torno da 
implementação das ações afirmativas, cotas 
para negros, etc) permitem afirmar que o 
quadro da luta antiracista no Brasil está se 

alterando. E isso só está sendo possível 
porque o movimento negro brasileiro, cada 
vez mais, abondana o “culturalismo” e 
assume uma postura mais política, 
defendendo reivindicações no campo dos 
direitos civis, tal como aconteceu nos 
EUA.  

Hanchard comete alguns erros 
factuais. Por exemplo, ele afirma que a 
“Conferência Negra Brasileira” aconteceu 
em 1950 (p. 130), quando, na verdade, ela 
foi realizada em 1949. Neste caso, um 
outro problema é o de tradução. O nome 
correto do referido evento foi Conferência 
Nacional do Negro e não “Conferência 
Negra Brasileira”. Porém, esses erros não 
comprometem a qualidade de Orfeu e o 

poder, obra que, na minha avaliação, abre 
uma nova vereda interpretativa nos 
estudos dos das relações raciais e da 
história do protesto negro no país. 


