O livro de Damiao de Gois sobre a Etidpia

Luis André Nepomuceno™

RESUMO

Em 1533, o humanista portugués Damiio de Gdis esteve com o monge etiope Saga za-Ab
em Lisboa, em conversas sobre a religido crista, pedindo que ele fizesse uma sintese de seus
dogmas e prometendo verter o texto para o latim, o que resultou no opusculo Fides, religio
moresque Aethiopum (1540). Gois, além do testemunho de Saga, acrescentou ao livro cartas
régias e eclesidsticas da diplomacia entre Portugal e Etiépia, a partir de uma colagem de textos,
em que vozes distintas, em didlogo, revelam interesses que se complementam ou polemizam.
A critica tem sugerido que, nesse livro, Géis propde ecumenismo e tolerincia religiosa. O
presente artigo sugere, ao contrdrio, que ele, embora dé voz a Igreja Copta da Eti6pia, faz
interferéncias no texto, propondo que os etiopes se sujeitem as verdades catdlicas, para que a
incorporagao da Eti6pia ao plano do catolicismo facilite antigos propdsitos politicos: ocupar
terras proximas do mar Vermelho e anular os projetos comerciais dos turcos.
Palavras-chave: Renascimento; expansio portuguesa; império maritimo; Damido de Gois;

ortodoxia catdlica.

The book of Damiao de Géis on Ethiopia

ABSTRACT

In 1533 the Portuguese humanist Damido de Géis encountered the Ethiopian monk Saga za-
Ab in Lisbon, in conversations about Christian religion, and asked him to make a synthesis
of his dogmas by promising to translate the text into Latin. The result was the publication of
the booklet Fides, religio moresque Aethiopum (1540). Géis, in addition to Saga’s testimony,
added to the book some royal and ecclesiastical letters of diplomacy between Portugal and
Ethiopia, based on an imbrication of texts, in which distinct voices, in dialogue, reveal
interests that complement or polemic each other. Critics have suggested that Géis in this

book proposes ecumenism and religious tolerance. This article suggests, on the contrary, that

DOI: http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X02405215

Artigo recebido em 7 de julho de 2021 e aceito para publicagiao em 3 de novembro de 2021.

* Professor da Universidade Federal de Vigosa / Campus Rio Parnaiba, Rio Parnaiba/MG — Brasil. E-mail:
luisandre.nepomuceno@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9036-303X.

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 335



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

he, while giving voice to the Coptic Church of Ethiopia, makes interferences in the text,
by suggesting that Ethiopians be submitted to Catholic truths, so that an incorporation of
Ethiopia into the Catholic plan facilitates old political purposes: to occupy lands near the
Red Sea and nullify the commercial projects of the Turks.

Keywords: Renaissance; Portuguese expansion; maritime empire; Damiao de Géis; Catholic

orthodoxy.

Libro de Damiao de Gdéis sobre Etiopia

RESUMEN

En 1533, el humanista portugués Damiao de Gois se encontraba con el monje etiope
Saga za-Ab en Lisboa, en conversaciones sobre la religién cristiana, pidiéndole que hiciera
una sintesis de sus dogmas y prometiéndole traducir el texto al latin, lo que resulté en
la folleto Fides, religio moresque Aethiopum (1540). Géis, ademds del testimonio de Saga,
anadi6 al libro cartas reales y eclesidsticas de la diplomacia entre Portugal y Etiopia, a
partir de un collage de textos, en los que diferentes voces, en didlogo, revelan intereses que
se complementan o chocan. Los criticos han sugerido que, en este libro, Géis propone el
ecumenismo y la tolerancia religiosa. El presente articulo sugiere, contrariamente, que, si
bien da voz a la Iglesia Copta de Etiopfa, también interfiere en el texto, proponiendo que
los etiopes se sujeten a las verdades catélicas, para que la incorporacién de Etiopia al plano
del catolicismo facilite antiguos propésitos politicos: ocupar tierras cercanas al Mar Rojo y
anular los proyectos comerciales de los turcos.

Palabras clave: Renacimiento; expansion portuguesa; imperio maritimo; Damido de Géis;

ortodoxia catélica.

I. Antecedentes histéricos do livro

Em meados de 1541, o cardeal infante D. Henrique, inquisidor-geral do Santo Oficio
de Lisboa, por intermédio do secretdrio Jorge Coelho, escrevia de Evora a Damido de Gois,
dando-lhe novas do polémico livro sobre a Etidpia publicado pelo humanista portugués no
ano anterior. O opusculo a que D. Henrique se referia era o Fides, religio, moresque Aethio-
pum sub imperio preciosi Joanni (conhecido em portugués como A fé, a religido e os costumes
da Etidpia), editado em Lovaina na importante oficina de Rutgerus Rescius. D. Henrique,
filho mais mogo do rei D. Manuel, mostrou-se particularmente cauteloso na abordagem do
tema com seu interlocutor, a quem conhecia pessoalmente: dizia que, a respeito da obra, o

oficial da Santa Inquisi¢ao “achou nella muitas cousas muito boas somente algiia cousa o

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 336



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

ofendeu as Razoes que o embaixador do preste nella daa sobre as cousas da fee contra o bispo
adayam e mestre margalho hirem muy fortes e as que eles dam contra ho embayxador serem
mais fracas” (SA, 1983, p. 65). A segunda parte do livro, a julgar pelo registro do oficial, via-
-se interditada pelo inquisidor-geral e proibida de circular em Portugal.

Mas Gois ja vinha divulgando seu opusculo pela Europa e escrevendo sobre isso a
muitos amigos na Itdlia. Havia dedicado o livro ao papa Paulo III, e chegara a escrever a
um seu amigo, o cardeal Pietro Bembo, em outubro de 1540, desejando que “junto de sua
Santidade conseguisseis se digne dar o livio — em que tdo-s6 se trata do seu minus pastoral
e sobre 0 mesmo assunto, em face dos dogmas dos homens bdrbaros da Africa e da Asia, de
modo nao vulgar se discreteia — a ler em assembleia de esclarecidos varoes” (GOIS, 2009,
p. 109). Assim, prontamente escreveu de volta ao inquisidor-geral D. Henrique (carta que
nao chegou até nds, mas cujo contetido certamente deve ser o protesto contra a interdi¢ao),
o qual, por sua vez, voltou a escrever a0 humanista em 13 de dezembro de 1541. A essa
altura, uma segunda edigdo da Fides, junto com a Deploratio lappianae gentis, também de
autoria de Gois, j4 circulava em Paris nas prensas da oficina de Christianum Wechelum. D.
Henrique, dessa vez, embora tenha mantido os mesmos ares fraternais com seu interlocutor,
mostrava tonalidade levemente mais rigida e intransigente, informando da recolha da obra e
de suas razoes: “hiia coisa he Relatar simprezmente os Ritos de hila nagam e outra querellas
corroborar com Razoes falsas como faz este embaixador sem auer logo confutacam delas”
(SA, 1983, p. 67). O cardeal, assegurando que se mantinha intacta a reputagio religiosa do
amigo, acrescentava que a heresia dos etiopes podia exercer influéncia sobre a pratica infame
dos cristaos-novos e que, por fim, o livro era ofensivo ao reino.

O embaixador a que D. Henrique se refere na segunda carta é Saga za-Ab, ou Zaga Zabo,
como Goéis o chamava, arcipreste da Etiépia que se encontrava na corte portuguesa desde
1527, como enviado diplomdtico do imperador Dawit II (Lebna Dengel). Géis mantivera
estreitas conversagdes com esse embaixador etiope em 1533 e, dessa relagao, nasceu o livro
a respeito das crencas e prdticas religiosas da Etiépia. O humanista portugués, no entanto,
vivendo no estrangeiro desde 1523, quando fora nomeado secretdrio da Feitoria da India em
Antuérpia, nos Paises Baixos, com missoes diplomdticas pelo norte da Europa (HIRSCH,
2002, p. 7), parecia nao ter se dado conta das mudangas politicas de seu pais, quando se
disp6s a tratar de assunto tao espinhoso como a matéria religiosa da Etidpia.

Entre fins de 1520 e comego de 1530, Portugal assistiu a ascensao de um conjunto de
tedlogos e conselheiros régios em torno da corte, escoldsticos e ortodoxos em sua esséncia,
formados em sua maioria na Universidade de Paris. Tratava-se de um grupo coeso, sélido,
politicamente fortalecido sob o respaldo de D. Joao III com o propésito de unificar a cren-
ca dogmitica catélica nos dominios do império portugués (MARCOCCI, 2011a, p. 69;
MARCOCKCI, 2011b, p. 26). O fundamento teolégico da unificagio ortodoxa legitimava

) L. S ] ) ) )
a sistemdtica perseguicdo as heresias, e 0 movimento ganhou robustez com a instala¢ao do

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 337



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

tribunal do Santo Oficio de Lisboa em 1536 e com o tribunal de Goa, na India, em 1560.
Portugal, como resposta a expansao luterana e as dissengdes entre cristdos na Europa, e
fazendo uso das bulas papais quatrocentistas que autenticaram sua propensao colonialista
e evangelizadora junto aos povos longinquos, buscava edificar de si a imagem do império
zelosamente catélico, ortodoxo em cada rincao ou colonia que lhe devia obediéncia. A ex-
pansio de seus dominios comerciais, politicos e militares na Africa, na América e na Asia,
vinha acompanhada de um plano unificador de propagacio da fé, e a nomeagao de D. Hen-
rique como inquisidor-mor em 1539, a despeito de certa tolerincia religiosa de D. Joao III,
conferiu ao tribunal, e de alguma forma, ao préprio reino, uma gama de poderes juridicos
muito amplos.

Mas Damiio de Gdis, conforme se vé, parece nio ter se apercebido de nada disso quan-
do publicou seu livro sobre a religiao e os costumes da Etiépia (jd a época tida como pais
herético), ou pelo menos nao compreendeu que a nova realidade politica e religiosa de Por-
tugal poderia definir os rumos de seu livro, e de certa forma, de sua vida. Para entender
esse opusculo de Géis, bem como as razdes profundas de sua proibicao, é preciso tragar os
fundamentos histéricos que o motivaram.

Portugal, desde o séc. XV, vinha buscando descobrir a rota de uma Eti6pia imagind-
ria. A lenda do Preste Joao das [ndias, iniciada com a famosa carta ficticia do soberano do
Oriente enderegada ao imperador de Biz4ncio, Manuel I Comenos, no distante séc. XII,
ainda alimentava as mentes eruditas da Europa no comego do séc. XVI. Tudo indica que
os portugueses conheceram o teor daquela epistola desde cedo, e quando o Preste Jodo,
soberano riquissimo, dono de vastos territérios a perder de vista, passou a ser identificado
com a Eti6pia, tnico reino essencialmente cristao a oriente, o infante D. Henrique, o nave-
gador, e depois dele, D. Joao II, empenharam-se com entusiasmo na procura do mitico reino
(BALDRIDGE, 2012, p. 26). Em 1486, D. Joao II enviou emissdrios por mar e por terra
em busca do soberano. Viajando com Afonso de Paiva, Pero da Covilha, o tnico deles a efe-
tivamente alcancar as terras etiopes, disfarcado de mercador e conhecedor da lingua drabe,
esteve na corte da rainha Eleni (ou Helena), mas jamais voltou a Portugal para contar suas
descobertas e aventuras. S6 foi localizado por portugueses 35 anos depois, em 1521, casado e
com filhos, a época em que a embaixada de Rodrigo de Lima esteve na Etiépia (FICALHO,
1988). Afonso de Albuquerque, governador da India, procurara manter os primeiros conta-
tos com o pais africano, enquanto tentava conquistar, em vao, a soberania poh’tica e comer-
cial do mar Vermelho, dominado pelos turcos. Mandou emissirios a Etiépia, e em retorno,
a rainha enviou Matéwos (Mateus), um mensageiro arménio que chegou a Lisboa em 1514
com cartas da rainha, efusivamente recebido por D. Manuel I como o “embaixador do Pres-
te Joao”. O rei portugués, acreditando na missao lusitana de levar ao mundo o seu projeto de
evangelizagdo e exploragao comercial, enviou de volta a Etiépia uma embaixada que, soma-

das as adversidades e desencontros, com mudangas de toda ordem, s6 chegou a seu término

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 338



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

em 1520, quando Rodrigo de Lima pisou de fato em terras etiopes, na corte do jovem Lebna
Dengel (Dawit I1), o negus nagast (titulo real usado pelos imperadores) que dava continuida-
de a dinastia salomonica e que foi confundido com o lenddrio Preste Joao.

Francisco Alvares, capelao da armada, registrou a histdrica viagem de seis anos pelo inte-
rior da Etiépia em seu livro Verdadeira informagio das terras do Preste Jodo das Indias, publi-
cado anos depois, em 1540. O livro de Francisco Alvares teve extraordindrio éxito e impacto
antes mesmo de sua publicagio, e manuscritos inéditos circularam entre maos de eruditos
e humanistas, inclusive Damido de Gdis, que se serviu de um deles para delinear seus pri-
meiros esbogos sobre a religido e as préticas da Etiépia (ANDRADE, 1982, p. 19). O titulo
do volume de Alvares (Verdadeira informagio) sugere qualquer coisa de desapontamento
histérico, a insinuar que as informagées disponiveis até entdo sobre o lenddrio soberano
eram falsas (o que, com efeito, eram) e que a vida modesta do Preste Jodao que ele conhecera,
o imperador de parcos recursos que andava a armar tendas pelo interior de seu pafs, estava
longe de fazer par com as noticias sobre o fausto e luxuoso soberano da carta medieval. O
livro de Alvares punha A vista o registro de uma decepcio histérica. Como aponta Manuel
Joao Ramos (1997, p. 181), o itinerdrio do Preste Joao entre os séculos XII e XVII constituiu
uma espécie de ajustamento da visio que a Europa teve sobre o Oriente.

A corte portuguesa, no entanto, muito antes do relato de Alvares, ainda anunciava a
descoberta do caminho da Etiépia como se isso fosse, a0 mesmo tempo, a promessa de
alianga com o riquissimo soberano cristao que haveria de unir-se a cristandade portugue-
sa na guerra santa contra os mouros. Em 1521, a considerar as noticias que vieram pelas
missivas de Diogo Lopes Sequeira e de Pedro Gomes Teixeira, uma Carta das novas que
vieram a El Rei Nosso Senhor do descobrimento do Preste Jodo, escrita por algum secretdrio
da corte manuelina, livrinho de 14 folhas, provavelmente impresso por Romao Gualhar-
de, chegado a nés em exemplar dnico, tornava ainda mais robusta a grandeza do mito
medieval. Fechava esse optsculo uma carta do Preste Jodo (na verdade, da rainha Helena)
enviada a D. Manuel em 1514, por intermédio do embaixador Mateus. H4 nesse docu-
mento certo milenarismo tipicamente manuelino, a par de uma persisténcia dos mitos
que nortearam por séculos o cristianismo na Etipia, como as pregacoes de Sao Mateus
apéstolo por aquelas terras'. Mesmo considerando o regozijo no encontro das culturas
cristas do Ocidente e do Oriente, a conclusao do livro, no entanto, jd antecipava a sugestao

de unificacdo religiosa: sobre os etiopes, diz-se que “tantos infindos anos esteueram sem

' A questdo do messianismo e do milenarismo é uma pauta essencial no entendimento da politica imperial
manuelina. Luiz Filipe Thomaz (2008) esclarece que o projeto messidnico de D. Manuel, de forte heranca
medieval, implicou diversos elementos messidnicos, como sinais premonitédrios (no caso da alianga com o
Preste Jodo), percepgio de aproximagio do fim dos tempos, ideologia de cruzada, tendéncia a considerar
madrtires os mortos em combate e, por fim, crenca em um reino terrestre do Messias antes do fim dos tempos,
0 que, de resto, correspondia aos anseios de entrada dos portugueses no Oriente, considerada o inicio de uma
nova era de paz, de prosperidade e de justica.

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 339



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

vijerem de todo no verdadeyro reconhecimento da sua Sancta Jgreja de Roma: que he ca-
bega de toda christandade & de nos outros atee agora” (CORTESAO; THOMAS, 1938,
p- 122). O volume arremata-se com uma declaragao essencial para os desdobramentos nas
relacoes entre Portugal e Etiépia dali para frente: “E que em tempo del Rey nosso senhor
& por sua mado seja tanto sua Sancta fee acrecentada naquelas partes & em todas outras.
como he seu desejo. Que beem se vee pelo que nysso trabalha. Por que seja feyto huil soo
curral & huil soo pastor” (CORTESAO; THOMAS, 1938, p. 122). Portugal ji desenhava
nesse tempo o anseio da uniformidade religiosa (um s6 curral e um s6 pastor) nas terras
de seus senhorios ¢ dominios. Em 8 de maio de 1521, D. Manuel I escreveu ao papa Leao
X, dando conta dos achados recentes, convicto que estava de ter descoberto o mitico sobe-
rano que prometia alian¢a na guerra contra os turcos nas proximidades do mar Vermelho,
regido cobigada pela coroa.

Entre 1533 e 1540, a matéria da Etiépia ampliou-se razoavelmente em Portugal e na
Europa. Em 1533, Francisco Alvares foi despachado por D. Jodo IIT a Bolonha, em co-
mitiva ao papa, junto com Martinho de Portugal, para entregar ao pontifice as cartas de
Dawit II, as quais ofereciam a submissao do imperador etiope a Igreja de Roma. Mas era
promessa va, feita a pressa, e nao deu em nada. Naquele mesmo ano, também em Bolonha,
saiu sob a editoria de Giacobo Keymolen Alostese, o volume Legatio Dauid Aethiopiae regis
ad Clementem VII, de que ativamente participara Paolo Giovio, bispo de Nocera, cronista
das guerras italianas e conhecedor das coisas do Oriente, autor de um Commentario de le
cose de’ Turchi de 1531. Giovio afirmava ter tido o consentimento de Francisco Alvares para
verter para o latim seu rico testemunho sobre as coisas da Eti6pia, trabalho que Géis sonha-
va empreender (LAWRENCE, 1992, p. 312). De toda forma, em 1532, foi publicada em
Antuérpia uma Legatio Magni Indorum Imperatoris Presbyteri Toannis, de Gois, por iniciativa
de amigos, sem o seu conhecimento. Era seu livro de estreia, com matéria sobre a Etiépia,
que, conforme ele mesmo explica, vinha com informagdes que recolhera da carta de Dawit
I1, entregue a D. Manuel I na embaixada etiope de 1514, somadas a um texto de Anténio
Carneiro, secretdrio do rei, que anotou as respostas do embaixador Matéwos as perguntas
de uma junta de doutores em teologia que o inquiriram na corte sobre as “cousas da Fé, &
religiao q hos Christaos do Abexi tem, & usam” (G()IS, 1954, 111, p. 222). Pouco depois,
Frans Titelman publicava o seu De fide et moribus aethiopum christianorum, como anexo a
Chronica Compendiosissima Ab Exordio Mundi Usque Ad Annum Domini Millesimum (1534),
de Amandus Zierixeensis, sacerdote e tedlogo de Lovaina. Ludovico Becadelli, que estivera
no consistério da comitiva portuguesa de Francisco Alvares junto ao papa, acabou por ter
em maos uma versao italiana da Verdadeira informagdo, a que ele fez emendas e retoques
linguisticos, numa versao que possivelmente serd aquela publicada por Giovanni Battista
Ramusio na sua famosa cole¢do Navigazioni e viaggi, cuja primeira parte saira em Veneza

em 1550 (LAWRENCE, 1992, p. 312).

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 340



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

E nessa atmosfera efervescente sobre os assuntos da Etiépia que Damido de Géis ird
produzir o seu opusculo Fides, religio, moresque Aethiopum sub imperio preciosi Joanni, aquele
livro cuja segunda parte o cardeal e inquisidor-geral D. Henrique proibiu em 1541, comuni-
cando ao autor, por meio de duas cartas, a decisio do oficial do Santo Oficio. Géis encon-
trava-se em momento decisivo de sua vida quando produziu esse livro: alguns anos antes,
por volta de 1531, depois de uma visita & Lap6nia, havia decidido romper definitivamente
com a vida diplomdtica para dedicar-se aos estudos. Em 1527, entendera que precisava mer-
gulhar fundo nos estudos de latim, porque do contrdrio nio poderia haver-se com o mundo
culto da Europa®. Buscou como mestre o humanista luterano Cornelius Graphaeus, saido da
prisao em Bruxelas em 1523 por questoes politicas e religiosas (HIRSCH, 1951, p. 558). Os
biégrafos dao noticia de Géis em Lovaina em 1532 tao envolvido com os estudos latinos que
um médico lhe recomendou uma pausa para viagens (HIRSCH, 2002, p. 87). O fato ¢ que,
no ano seguinte, D. Joao III chamou-o de volta a corte para lhe oferecer o cargo de tesou-
reiro da Casa da India em Lisboa. Mais burocracia, mais trabalho diplomético, de que ele,
ao que tudo indica, procurar livrar-se. Era a contramio de seus projetos. Géis permaneceu
na corte por uns meses em 1533, mas tomado pelo anseio das letras, recusou o cargo, viajou
a Santiago de Compostela, voltou a Lovaina e, em 1534, desfrutou da preciosa amizade de
Erasmo de Rotterdam por nada menos que cinco meses na casa do humanista holandés em
Friburgo. Por fim, sob recomendagao do préprio Erasmo, foi a Itdlia, matriculou-se na Uni-
versidade de Pddua, e 14 estard pelo menos até 1538.

E esse curto tempo na corte portuguesa em 1533 que nos interessa. Conforme jd se disse,
14 estava, desde 1527, Saga za-Ab, ou Zaga Zabo, como Géis o chamou, o arcipreste etiope
da Igreja Copta, vendo-se maltratado pelos conselheiros régios, desrespeitado, humilhado,
tido como herege e ignorante. Tinha chegado com a comitiva do embaixador Rodrigo de
Lima, enviado pelo imperador Dawit I1, sob a companhia do capelio Francisco Alvares. Os
te6logos da corte o haviam submetido a uma inquirigao e a uma devassa exaustiva, chegando
a proibi-lo de receber a eucaristia. Géis, ao contrdrio, interessou-se profundamente por ele.
Mais que isso: interessou-se pela versao crista de sua Igreja Copta etiope. Saga za-Ab deve ter
aprendido bastante da lingua portuguesa nos seis anos de convivio na corte de Lisboa, e Gois

quer nos convencer de que aprendera os rudimentos do amdrico, uma das linguas etipicas:

> Amadeu Torres (1982, p. 150) sugere que Géis teria aprendido latim na juventude, na corte manuelina, e
que o aprimorou a partir de 1529, aos 27 anos. Michel Bataillon (1952, p. 171), ao contrdrio, entende que
Géis, tendo se dedicado tardiamente ao latim, serd sempre um frégil latinista: “Damido de Gois aprendeu
o latim tarde demais. Foi em v@o que ele tenha tido mestres humanistas tao sdbios quanto um Grapheus ou
um Rutger Rescius, e em vao que ele tenha vivido cinco meses na intimidade de Erasmo, que, ao que parece,
escreveu para ele uma Retérica. Depois de dois anos em Pddua, ele o salvou de erros de que os alunos de treze
anos teriam sorrido” (tradugdo nossa). No original: “Damiao de Géis s’était mis trop tard au latin. C’est en
vain qu’il avait pris pour maitres des humanistes aussi savants que Grapheus et Rutger Rescius, en vain qu’il
avait vécu cing mois dans I'intimité d’Erasme, lequel avait, semble-t-il, composé pour lui une Rhétorique.
Aprés deux années de Padoue, il lui échappait des fautes dont auraient souri des écoliers de treize ans”.

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 341



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

“pelo muito trato com o embaixador da Etidpia, j lhe entendia tanto a fala como os escritos”
(GOIS, 1945, p. 162)%, o que se afigura improvavel, a julgar pelo curto tempo de conversas
e pelos propdsitos literdrios do humanista portugués®.

De toda forma, entre os dois hd notoriamente um sentimento de grande afeicao e sim-
patia. Ainda que pontuada por discreto senso de superioridade étnica e religiosa da parte de
Géis, conforme ainda se verd, a amizade dos dois, no entanto, ¢é reveladora do entendimento
das diversidades. Saga za-Ab chama-o “querido filho” (GOIS, 1945, p. 185)°. Adivinhando
a flagrante rejeicio e a humilhacio do etiope no cendrio régio de D. Joao III, bem como
nos dominios da Igreja, Gdis, em reuniées privadas com o arcipreste, mostrou-se acolhedor,
palestrou com ele sobre religiao e cultura e insuflou-lhe o 4nimo para que escrevesse um
pequeno tratado sobre os costumes, crengas e rituais de sua religido crista, garantindo que
verteria o texto para o latim. Saga, a despeito das limitagoes linguisticas, aceitou a oferta,
possivelmente na esperanca de que pudesse encontrar no humanista portugués um protetor
e um defensor para os assuntos da sua condigao de exilado com rétulo de herege.

Gois receberi o texto, escrito talvez em portugués ruim, apenas no ano seguinte, em
1534, quando jd se encontrava em Pddua, estudando na universidade. Cumpriu a promessa:
pos-se de fato a verter o livrinho de seu amigo para a lingua de Cicero. Nio ¢é possivel saber
quanto tempo terd levado nessa tarefa. Fato é que, enquanto o fazia, Gdis também escre-
veu em latim um opusculo histérico sobre a vitéria portuguesa no caso do cerco em Diu,
na India, e uma contestago contra Paolo Giovio, o bispo italiano que acusara o governo
portugués de manter monopélio no comércio com a India e de comercializar especiarias
deterioradas a alto custo aos paises da Europa. Ambos os textos foram publicados em 1539.
A versao latina do opusculo de Saga za-Ab, sob o titulo Fides, religio, moresque Aethiopum
sub imperio preciosi Joanni (A fé, a religido e os costumes da Etidpia), saiu no ano seguinte, em
Lovaina, sob os cuidados de Rutgerus Rescius, conforme jd se disse.

Nesse livro, Géis fez mais do que apenas verter o texto de Saga za-Ab para o latim: ele
incorporou ao testemunho do amigo toda uma documentacio epistolar régia e eclesidstica
a que tivera acesso, igualmente vertida para o latim, as quais ele acreditou que poderiam
ser esclarecedoras para o entendimento do texto. A considerar a montagem e a colagem dos
originais, nascia um dos livros mais intrigantes do renascimento portugués: nao havia ali
propriamente um autor, mas um entrelacamento de muitas vozes falando de um tema que,

com o tempo, se revelaria bem mais espinhoso do que Géis imaginou. Nao podia sonhar o

* Daqui em diante, para as citacoes da Fides, religio moresque Aethiopum, utilizo a traducio portuguesa de
Dias de Carvalho (da edi¢do Opuisculos historicos de 1945), com as referéncias do original latino extraidas da
edi¢do de Paris, 1541: “Inde quod sic digesta & composita ad phrasim chaldaicam & Aethiopicam essent,
ut vix & quopiam intelligi potuissent, nisi & me, qui ea omnia tam ex ore, quam ex scriptis ipsius Aethipici
Oratoris, per multam familiaritatem consequi iam poteram” (GOIS, 1541, p. 52).

4 Francisco Alvares (1989, p. 95) dé noticia de que Saga za-Ab sabia “falar um pouco italiano”, sem esclarecer
em que circunstincias o monge teria aprendido essa lingua.

5 “filiolo meo charissimo” (GOIS, 1541, p- 91).

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 342



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

humanista portugués que, mais de 30 anos depois, quando foi julgado e condenado por lu-
teranismo no tribunal do Santo Oficio da Inquisicio, esse polémico livrinho sobre a Etiépia

ainda tinha um peso qualquer na meméria dos inquisidores.

I1. O livro sobre os etiopes: Fides, Religio, Moresque Aethiopum

No conjunto, o optsculo Fides, religio, moresque Aethiopum contém dez documentos
“costurados” e distribuidos a partir de uma espécie de moldura explicativa, inico elemen-
to em que, em tese, aparece a voz de Damiao de Géis: hd 1) uma carta-dedicatéria de Gois
enderecada ao papa Paulo I1L; 2) uma carta da rainha Helena a D. Manuel, de 1509 (jd
publicada antes na Legatio, de Géis, em 1532), em que ela confirma o envio do emissdrio
Matéwos a Portugal e anuncia a alianga com os portugueses para expulsar mouros e pagios
dos territérios etiopes; 3) uma carta do imperador Dawit Il a D. Manuel, de 1520, em que
ele, chamando de pai ao rei D. Manuel, reafirma as promessas da rainha Helena; 4) uma
carta do imperador Dawit Il a D. Jodo III, de 1524, em que ele oferece ouro e mantimentos
aos portugueses que ajudarem na expulsiao dos mouros, e condena as guerras entre cristaos
na Europa; 5) uma carta do imperador Dawit II ao papa, em 1524, em tom notoriamente
submisso (“vés pastor e eu ovelha vossa”), em que ele pede a uniao dos cristaos em torno de
uma dnica causa; 6) outra carta do imperador Dawit II ao papa, de 1524, no mesmo tom de
submissao, em que ele anseia pelo combate aos infiéis; 7) uma carta de D. Jodo I1I ao papa,
de 1532, em que ele dd noticia das conquistas portuguesas a oriente e anuncia que Francis-
co Alvares vai a Roma levar as cartas de submissio do imperador da Etiépia; 8) o “tratado”
de Saga za-Ab sobre a religiao dos etiopes, que ocupa boa parte do livro; 9) uma carza de
D. Manuel ao papa, de 1513, em que dd noticia das facanhas portuguesas na Africa e das
conversoes ali efetivadas; e 10) uma carta de D. Jodo III ao papa, de 1536, em que ele dd
noticia dos feitos portugueses na Asia, especialmente na India, e anuncia a propagacio
da fé em terras longinquas. Conforme se disse, esses documentos se distribuem pelo livro
por meio de uma costura narrativa, de natureza historiogréfica, espécie de moldura do
todo, em que Gdis poe o leitor a par das questdes histéricas e politicas anunciadas nos
documentos. O testemunho de Saga, portanto, revela-se um documento a mais entre
os demais registros histéricos.

H4 uma proposta muito original na totalidade organica do livro. Maria da Conceigao
Almeida (2008, p. 151) j4 havia observado que o opusculo apresenta um cardter essencial-
mente polifénico e “expoe um didlogo em que sdo ‘ouvidas’ diversas vozes que polemizam
entre si, completam-se ou respondem umas as outras sobre questoes relativas a fé”. Nesse
sentido, o que faz com que as diversas vozes do todo, eventualmente harmoniosas ou contra-

ditérias, tenham senso de organicidade e coesio ¢ a moldura do livro, que ordena e cataloga

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 343



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

as vozes conforme seus critérios e escolhas. Portanto, Géis é mais do que um eventual sele-
cionador de textos ou organizador da coletinea, diferentemente, por exemplo, de Valentim
Fernandes, tipégrafo e editor alemio que, em 1507, publicou uma coletinea de textos sobre
viagens maritimas portuguesas, com raras notas explicativas ou interpola¢oes aos textos que
havia coletado.

Seria justo, contudo, supor que a voz de Saga za-Ab ¢ a mais determinante, aquela em
torno da qual gravitam as demais vozes, tendo sido naturalmente o ponto de partida do
livro. Mas néo parece ser assim. Embora haja leitores do optisculo chamando a atengao para
a acuidade da voz de Saga za-Ab®, nio é possivel rastrear no texto do etiope aquilo que é efe-
tivamente seu e aquilo que sdo interpolagoes, substituicoes, acréscimos ou emendas de Gdis,
que verteu para o latim um original a que a posteridade nao teve acesso. E hd motivos para
se pensar em alteragdes ideoldgicas da parte de Gdis, que sabia estar pisando em terreno mo-
vedigo e delicado, posto em a¢ao pela autoridade juridica dos te6logos da corte portuguesa.

Fiquemos com dois exemplos. Na abertura do livro, provavelmente a parte mais “corri-
gida” por Gois, ao anunciar os elementos centrais de sua crenga religiosa, Saga za-Ab diz:
“creio numa Igreja Santa Catdlica e Apostdlica; creio num s6 batismo, que é a remissao dos
pecados” (GOIS, 1945, p. 165), e por fim, cré “que os santos Profetas, os Apéstolos, os Mdr-
tires e os Confessores foram verdadeiros discipulos de Cristo [...]” (GOIS, 1945, p. 166)%. H4
principios notadamente contraditérios nessas sentencas. G6is, por motivos que ainda serdo
aqui discutidos, esfor¢a-se por trazer os etiopes a ortodoxia catélica, compondo uma visao
doce e ortodoxa da Igreja Copta, que, como se sabe, apresenta inimeras divergéncias com o
modelo da Igreja de Roma (MARCOCCI, 2008, p. 86). De resto, os santos, e sobretudo, os
madrtires mencionados nas sentencas compdem naturalmente uma tradigao que nio pertence
a Eti6pia. Francisco Alvares, durante sua permanéncia no pais africano, teve de explicar ao
imperador Dawit II, a quem ele chama erroneamente de Preste Jodo, que a Europa tinha
mais santos e mdrtires do que a Etidpia (que, com efeito, nao tinha nenhum), porque “na-
quelas partes [da Europa] senhoreavam muitos imperadores e seus adiantados gentios, que
eram cruéis, e os cristaos que a Fé de Jesus Cristo se convertiam, eram tao constantes na Fé
que antes queriam morrer por Cristo que adorar idolos” (ALVARES, 1989, p. 164). O batis-
mo ali mencionado ¢ outra questao polémica. O mesmo Francisco Alvares observara, com
certa perplexidade, que os etiopes eram batizados todos os anos no dia de Reis, e perguntado

sobre se o ritual era pertinente, o padre, compreensivo e diplomadtico, diz entender que “as

¢ Veja-se, por exemplo, a observacio de Jeremy Lawrence: “The most notable fact about both the Legatio
and Fides religio moresque Aethiopum is the large space given in each case to the actual words of Ethiopian
informants, unaccompanied by comment, censorship or improving gloss” (LAWRENCE, 1994, p. 320).

7 “Credo unam Sanctam Catholicam, & Apostolicam Ecclesiam, credo unum batismum, qui est remissio
peccatorum, spero resurrectionem mortuorum, & vitam venturi szculi” (GOIS, 1541, p. 56).

8 “Credo sanctos Profetas, & Apostolos, Martyres, & confessores, veros Christiani imitatores fuisse” (GOIS,

1541, p. 57).

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 344



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

cousas de Deus que eram feitas a boa fé sem mau engano e em seu louvor que eram boas,
mas que tal oficio como aquele nio o havia em nossa Igreja” (ALVARES, 1989, p. 187).
O texto de Saga za-Ab, pelo menos aquele que chegou a nds, em lingua latina e sob a sujeigao
e o crivo de Gdis, apresenta contradi¢des flagrantes sobre o sacramento do batismo: a0 mes-
mo tempo em que diz que cré num s6 batismo, o autor afirma que “também, em recordacio
do baptismo de Cristo, nos baptizamos todos os anos no dia da Epifania do Senhor” (GOIS,
1945, p. 169)°.

Outro exemplo é o problema altamente controverso do monofisismo, tema de que cons-
cientemente se esquivam tanto Francisco Alvares quanto Siga za-Ab, por saberem estar
lidando com assunto a exigir cautela: quando o sacerdote etiope diz de Jesus Cristo como
“tao perfeito Deus como perfeito homem”, deve haver ai ou uma sentenca propositadamente
incompativel com o cristianismo copta ou uma emenda de Géis. Desde o Concilio de Cal-
ceddnia, em 451, a Igreja Copta de Alexandria vinha mantendo sua autonomia em relagao
ao restante da cristandade justamente em fung¢ao de uma crenga sobre a natureza de Cristo.
O Concilio reafirmou a doutrina catdlica ortodoxa, legitimando a figura de Jesus como a
segunda pessoa da Trindade e sua dualidade divina e humana, contra heresias ensinadas por
Nestdrio, acusado de “dividir Cristo, de afirmar dois Cristos e dois Filhos, isto é, o homem
e o Deus”, e por Eutiques, que admitia “uma s6 natureza em Cristo, ¢ nao duas, humana
e divina” (SIMONETTT, 2002, p. 996 e 956). Ao final de seu texto, Saga za-Ab retoma,
com consciéncia, a questao das heresias e esforga-se por condenar os diversos heresiarcas da
histéria antiga, em proposi¢oes visivelmente mais catélicas do que etidpicas: poe em xeque
os ensinamentos de Ario, principis hareticorum (“principe dos hereges”), Nestério e Eutiques,
e reafirma que “desde o comego da primitiva Igreja, os nossos certamente reconheceram o
Pontifice Romano como primeiro Bispo, e hoje lhe obedecemos como a Vigério que é de
Cristo” (GOIS, 1945, p. 181)!°. Naturalmente essa afirmagao terd sido ou adequagao con-
veniente de Saga za-Ab, depois de suas disputas com os te6logos da corte, ou uma emenda

posterior de Géis''.

? “Item, in memoriam Christi baptismi, singulis annis, omnes in Epiphanijs domini baptizamur” (GOIS,
1541, p. 65).

12 “Nostri certe ab exordio primitive Ecclesiae Romanum Pontificem ut primum Episcopum agnouerunt, cui
etiam hodierno die, ut Christi vicario paremus” (GOIS, 1541, p- 85).

' A base teoldgica de Saga za-Ab, que Géis naturalmente nio conheceu, eram os Sinodos da literatura etié-
pica posterior a restaura¢io salomonica do séc. XIII, que nosso arcipreste etiope menciona diversas vezes em
seu testemunho. Os Sinodos fazem parte de uma coletinea de textos que datam do séc. XIV, em geral tra-
duzidos do 4rabe, a partir de fontes drabes e gregas, mas cujas origens sio atribuidas aos préprios apéstolos,
com autorias pseudoepigrafas. Como ensina Bausi, “The Sinodos is a work of canon law concerned with every
aspect of the life of the Church: election of the bishop, ordination of the ecclesiastical hierarchy, liturgy of the
Eucharist, observance of the holy days, penitence for those who violate the canon law, and so on. [...] In the
Sinodos we can distinguish three sections: 1. A section composed of pseudo-apostolic and pseudo-clementine;
2. The canons of the so-called ‘provincial’ councils and of Nicea; and 3. A section composed of homilies and
treatises” (BAUSI, 1992, p. 16).

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 345



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

Como se vé, o texto da Fides parece ter sido submetido a certa “censura” prévia, ou
crivo ideoldgico, seja de Gdis, seja do préprio Saga za-Ab, no sentido de apagar elementos
polémicos ou heterodoxos que, por certo, seriam refutados pelos tedlogos e conselheiros
eclesidsticos da corte de D. Joao III. Ambos conheciam, em parte, a natureza melindrosa da
ortodoxia catdlica, embora nio estivessem conscientes de seus limites e dos poderes de suas
institui¢oes. No entanto, a censura prévia (de quem quer que tenha sido, e se de fato aconte-
ceu nos termos em que aqui se considera), bem como a tentativa de evidenciar a submissao
da Igreja Copta etiope ao poder da Santa Sé de Roma, nao foram capazes de eliminar certos
elementos mais acentuadamente controversos das prdticas religiosas da Etiépia, algumas jd
inclusive observadas e catalogadas por Francisco Alvares, como a circuncisio, a guarda do
sdbado, as prdticas alimentares, o casamento de clérigos e a defini¢ao de “semicristaos” que
se atribuia as criangas que morriam pagas'?.

Saga za-Ab menciona tudo isso, e o faz sem rodeios. E ai estao os aspectos mais im-
pugndveis do seu testemunho que Gdis legitima. Algumas das préticas e rituais religiosos
da Etiépia foram prontamente identificados com judaismo, com influéncias islimicas ou
mesmo com luteranismo. Giuseppe Marcocci (2012, p. 198-199) sugere que, ao colocar em
cena essas praticas, a versao goisiana do texto de Saga za-Ab procura evitar certas relagoes e
identificagdes com heresias: ritos religiosos como circuncisdo e priticas alimentares foram,
na Fides, associados nao ao judaismo ou ao islamismo, mas a Jesus Cristo e a Paulo de Tarso,
que também foram circuncidados; e o casamento de clérigos mostrou-se elemento exterior
de pouca monta, que nao levava a heterodoxia nem podia ter analogia com protestantismo e
anabatismo. Mas nada disso parece ter sido bastante para convencer os olhares inquisitoriais.

O texto se complica ainda mais quando Saga za-Ab usa seu relato também como espaco
para se queixar contra os maus tratos ¢ humilhagdes que sofrera na corte. O monge etiope
fora submetido a interrogatério por dois tedlogos formados na Sorbonne, Diogo Ortiz de
Villegas, bispo de Sao Tomé e dedo da Capela Real, e Pedro Margalho, doutor em teologia
e cosmoégrafo, ambos mencionados no texto como aqueles com quem Saga za-Ab tivera

“frequentes disputas™. A considerar a irrelevincia das préticas religiosas diante da fé, o

120 texto da Saga za-Ab diz que “nesses dias santissimos [sébado e domingo], as almas dos fiéis defuntos
nio sofrem no purgatdrio. Deus concedeu-lhes este repouso até que de 14 saiam, terminando o tempo de seus
padecimentos, castigo dos pecados que no mundo cometeram” (GOIS, 1945, p. 166). E possivel que o sacer-
dote etiope, ao afirmar isso, esteja se baseando no Apocalipse de Paulo, apécrifo do séc. IV, de que resta uma
c6pia em lingua eti6pica, em que o apdstolo de Jesus, descendo aos infernos, pede intercessio pelas almas dos
condenados, e Deus concede aos supliciados um dia e uma noite de descanso aos domingos por toda a eter-
nidade. Pode ser que Gdis tenha substituido “inferno” por “purgatério”, inicialmente porque o purgatério foi
uma invencio catélica do séc. XII (os etiopes ndo devem ter conhecido o conceito), e depois porque, segundo
a crenga catélica, as almas, uma vez arremessadas ao inferno, de 14 nio saem mais.

' Elaine Sanceau afirma que, antes da publicacio da Fides, ninguém se importara com as diferencas religiosas
da Etidépia e ninguém tinha visto os etiopes como heréticos (SANCEAU, 1944, p. 168). Mas nio ¢ verdade.
O préprio Pedro Margalho, no seu Physices Compendium (1520), ja havia caracterizado o cristianismo copta
etiope por meio de “heresias, falsos dogmas, observancia da Lei Velha” (MARCOCCI, 2012, p. 160).

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 346



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

arcipreste etiope denunciou que fora “censurado por estas e outras coisas, que em nada afe-
tam a crenga’', e que “me proibiram (desconhego por que motivos piedosos) de receber o
Corpo do Senhor, desde que cheguei a Portugal — hd j4 sete anos —, e (ndo o direi sem dor
e sem ldgrimas) me tém considerado entre os irmaos cristaos como étnico e excomungado”
(GOIS, 1945, p. 177)". Corroborava sua dentncia da injaria buscando a autoridade da
Epistola de Tiago: “Quem desdenha a seu irméo, ou o julga, desdenha e julga a lei” (GOIS,
1945, p. 180)*. Os protestos de Saga za-Ab foram mal recebidos pelo oficial da Inquisicio,
que comunicou seus achados ao inquisidor—gcral, D. Henrique, conforme se viu. Anténio
Baiao observa que, mais de 30 anos depois, quando Géis se viu como réu no tribunal do
Santo Oficio, tudo parecia pesar contra seu testemunho, inclusive o fato de, a época da
edi¢io de seu livro sobre a Etidpia, ele ter posto razdes mais fortes em defesa da sua religido
na boca pagi do embaixador do Preste Joio do que na do bispo Adaim (BAIAO, 1919, I,
p. 36). Os argumentos do arcipreste etiope tinham ganhado relevo e importincia excessiva
num debate teolégico que por si jd tinha sido definido pela ortodoxia da Igreja, enquanto
as refutacoes dos tedlogos debatedores sequer tinham sido mencionadas no livro. Géis, no
afa de evidenciar o testemunho de seu amigo Saga za-Ab, nao se deu conta de que o imenso
edificio argumentativo da ortodoxia catélica nao entrava em cena, ou entendeu que ele nio
era o centro das questdes postas no livro.

Géis, contudo, a contragosto, parece ter entendido o recado de D. Henrique. Luis Filipe
Barreto (2002, p. 81) diz que o cardeal “em 28 de julho de 1541, proibe Damiio de Goes
de escrever sobre assuntos religiosos e incentiva-o a desenvolver outras escritas. E na verdade,
Goes jamais voltard a publicar seja o que for directamente sobre matérias religiosas”. Nao
hd registro de uma proibi¢ao formal, mas Gdis pode ter assim entendido, quando, j4 como
cronista-mor da Torre do Tombo e historiador dos feitos de D. Manuel, mais de 25 anos
depois, voltou a matéria da Etidpia entre 1566-1567 na terceira parte da sua Crénica do feli-
cissimo rei D. Manuel, e aproveitou para publicar uma vez mais o testemunho de Saga za-Ab,
agora numa versao abreviada e em portugués que ele mesmo preparara. Na versio nova, Gdis
excluiu boa parte do texto original, possivelmente os elementos que ele préprio julgou proble-
maticos ou heterodoxos: omitiu citagdes de Sao Paulo sobre casar para nio arder no inferno;
passagens sobre costumes da lei antiga; uma explica¢ao biolégica para a circuncisao feminina
e outro longo trecho em defesa da circuncisao; a explicacio sobre o conceito de semicristaos

e a defesa de que, para ser convertido, o individuo deve primeiro ouvir os sermées da igreja

14

“ut ego de hac re, & de alijs, quz minime ad veram fidem spectabant, reprehensus fui” (GOIS, 1541, p. 78).
Y “A quibus (nescio quam pie) mihi interdictum est sumere corpus Dominicum postquam in Lusitaniam
veni quod spacium est septem annorum & (id quod sine dolore ac lachrimis dicam) reputor inter fratres
Christianos tamquam Ethnicus & Anathem. De quibus rebus ille, qui omnia vegetat, cuits iudicio omnia
comitto” (GOIS, 1541, p. 83). Ethnicus, que Dias de Carvalho traduziu como “étnico”, seria traduzido
melhor como “gentio”, “pagio”.

' “Qui detrahit fratri, aut qui iudicat fratrem suum, detrahit legi et iudicat legem; si autem iudicas legem”
(Epistola de Tiago 4, 11).

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 347



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

(ou seja, uma condenagdo das conversoes em massa praticadas pela Igreja Catdlica); os no-
mes dos tedlogos da corte e as disputas com eles sobre a mdxima “o que entra pela boca nao
suja a alma”; as queixas de Saga za-Ab de que fora censurado por suas crengas e proibido de
receber a comunhao, bem como sua apologia da tolerdncia religiosa; e por fim, o trecho em
que o monge etiope afirma que nenhum portugués antes de Géis expressara o desejo de que
ele escrevesse um testemunho sobre sua religiao (GOIS, 1954, 111, p. 223-233). Em sintese,
a nova versao que foi para a Crénica deve conter pelo menos a metade do texto original do
monge etiope, e resumiu-se a uma esséncia meramente informativa. Os tempos eram outros.

O tratado de Saga za-Ab, conforme j4 se disse, ocupa boa parte da Fides. Em tese, é ele a
razao de existir do livro, embora nio seja a inica voz entre os discursos que ali coexistem. Se
assim for, ¢ razodvel perguntar as motivagoes que levaram Damido de Géis a dar crédito ao
obscuro representante de uma Etiépia longinqua, nagio que, embora jd tendo perdido muito
de seu fascinio na década de 1530, ainda soava como a terra do Preste Joao, mas também
como o pais que oferecia bons recursos para a consolidagio do poder da coroa portuguesa
na regiao do mar Vermelho, especialmente depois que Afonso de Albuquerque, tendo con-
quistado regiées do golfo Pérsico, bem como Malaca e Goa décadas antes, vinha mantendo
razodvel controle do comércio no Indico (BALDRIDGE, 2012, p. 42).

H4, na verdade, uma confluéncia de interesses da parte de Géis. O humanista portu-
gués, embora dé voz 4 Igreja Copta da Etidpia, sé o faz, pelo menos inicialmente, como
registro tipico da literatura portuguesa renascentista de Quinhentos, em seu interesse pela
cultura dos povos distantes, como o fizeram, por exemplo, Duarte Barbosa e Garcia da Orta
sobre a India, Tomé Pires sobre o Oriente e frei Gaspar de Souza sobre a China. H4 dife-
rengas substanciais, naturalmente. E bom lembrar que o préprio D. Henrique jd denunciava
a ideia de que “hiia coisa he Relatar simprezmente os Ritos de hiia nagam e outra querellas
corroborar com Razoes falsas como faz este embaixador sem auer logo confutagam delas”
(SA, 1983, p. 67). Ainda que haja af grandes diferencas (a comegar pelo registro de voz dos
povos nativos), as motivagoes s2o muito proximas. Géis, diferentemente da intepretagio do
inquisidor-geral, nao quis corroborar os ritos da nagao etiope com razoes falsas. Por certo
esteve longe de querer uma sintese entre o catolicismo europeu e as raizes coptas da Etidpia.
Em vez disso, buscou o conhecimento do outro como forma de ver nele o aliado politico e
militar. Por mais que Géis tenha tido respeito e consideragao por seu amigo etiope, lembre-
-se que, com ares de inspira¢do humanista, em carta a Pietro Bembo, ele chama os etiopes de
“homens barbaros da Africa e da Asia” (GOIS, 2009, p. 109). “Barbaro” (barbarus) tem no
latim o sentido de “bdrbaro”, “estrangeiro”, mas também de “inculto”, “selvagem”, e tudo le-
var a crer que Gois buscasse esse tltimo sentido, a considerar o tom pejorativo da referéncia.

Muitos leitores da Fides apontaram no texto certa tendéncia essencialmente erasmia-
na, com acentos humanistas, irenistas ¢ mesmo ecuménicos (ALMEIDA, 2008, p. 251;

BARRETO, 2002, p. 80; BATAILLON, 1982, p. 10; TAVARES, 1999, p. 58). Parece

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 348



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

extempordneo pensar um sentimento ecuménico da parte de Goéis, qualquer que seja o
seu teor, a levar em conta o anacronismo do termo e da prépria ideia que ele carrega, bem
como a natureza e a estrutura do livro. Na Fides, a voz de Saga za-Ab, embora ocupe parte
substancial do volume, nio tem autonomia, nao tem existéncia prépria, uma vez que estd
submetida a histéria de Portugal como um documento a mais entre os arquivos que ga-
rantem os feitos portugueses desde os tempos do infante D. Henrique no séc. XV. E sua
voz incomodou as autoridades eclesidsticas porque, diferentemente dos povos da Asia, re-
tratados por Duarte Barbosa ou Tomé Pires, era a voz herética de um pais cristao. A Fides
nao ¢ apenas o testemunho de um monge etiope, antes, ¢ o entrelagamento de vozes que
discursam em torno de um Gnico mérito heroico: a expansio portuguesa e a edifica¢io de
seu império ultramarino.

Giuseppe Marcocci (2008, p. 85), julgando que a inten¢ao de Géis ndo seja meramente
informativa, considera que hd pelo menos dois objetivos na Fides: a proposta de paz religiosa
numa Europa dilacerada pela cisdo do protestantismo e a apologia do império portugués.
E importante lembrar que a recolha de documentos para a elaboragio da Fides foi feita no
periodo em que Gois esteve em estreito convivio com o circulo humanista e reformista de
Pidua: a amizade com figuras influentes como Lazzaro Bonamico, Reginald Pole, Pietro
Bembo e Jacopo Sadoleto, logo depois da temporada em Friburgo, na casa de Erasmo, revela
talvez um dos mais importantes momentos da vida intelectual de Géis, quando ele transita-
va por espacos humanistas e eruditos, mantendo contatos significativos com o pensamento
catdlico reformista. Em Pddua, por exemplo, Géis serviu como intermedidrio na proposta do
cardeal Sadoleto, defensor do reformismo, para trazer de volta a Igreja ninguém menos que
Filipe Melancton, o grande colaborador de Lutero".

Elisabeth Hirsch, no entanto, argumenta que, a despeito das amizades reformistas e das
tendéncias humanistas desse periodo, Géis saiu de Pddua tao catdlico quanto entrou, e que o
casamento com a noiva holandesa, de familia rigidamente ortodoxa, poderd ter pesado nessa
decisao (HIRSCH, 1961, p. 243; HIRSCH, 1953, p. 178). Somem-se a isso outras sugestoes
biograficas: Jean Aubin (1996), por exemplo, compondo um painel geral da vida de Gois,
percebe que a propensio reformista do escritor portugués parece ter sido ideal de juventude,
impulso de primeira fase, movido superficialmente por influéncia de amigos, uma vez que,
passada essa aptidao, ele voltou ao sectarismo e a ortodoxia catélica, destruindo, por orien-
tagdo de Erasmo, suspeitas protestantes que compuseram seu acervo pessoal, como cartas de
Lutero e Melancton.

De toda forma, ¢ possivel imaginar um Géis de tendéncia reformista e humanista no

periodo em Pddua, quando vertia para o latim o testemunho de seu amigo etiope. A con-

7 Em carta ao cardeal Sadoleto, de 1.2 de julho de 1537, Géis aceita colaborar com o projeto de trazer Me-
lancton de volta 4 Igreja, rogando que Sadoleto ndo desista do empreendimento e informando, por fim, que
“a carta que me requereis remeta a Filipe Melancton, cuidei de transmiti-la por correio fidedigno para Augs-
burgo, no dia seguinte ao da recepgio” (GOIS, 2009, p. 83).

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 349



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

vivéncia com Erasmo em 1534, na casa do filésofo holandés em Friburgo, pouco antes da
permanéncia em Pddua, terd ensinado a0 humanista portugués o anseio profundo da docta
pietas, da philosophia christi, a esséncia de um cristianismo interior, original, ligado ao espiri-
to de tolerincia, que caracteriza o eixo do pensamento erasmiano (TORRES, 2002, p. 946).
Ainda que tudo isso esteja esbogado na totalidade da Fides, especialmente na pobre voz de
Saga za-Ab clamando pela aceita¢ao das diferengas, Gdis, na busca da afirmagao dos feitos
portugueses, de que vinha sendo um 4gil defensor nos anos finais de 1530, precisou sutil-
mente romper com Erasmo, que sempre viu com reservas o projeto expansionista portugués
e sempre suspeitou que a cruzada universal contra os turcos tinha qualquer coisa de intengao
imperialista (MARGOLIN, 1982, p. 52). Rui Luis Rodrigues (2011, p. 71) argumenta que
Gdis, e ndo apenas ele, mas os humanistas portugueses que defenderam a expansio mariti-
ma e a guerra movida contra inimigos, por interesses comerciais, precisaram distanciar-se de
Erasmo e do préprio arcabougo humanista, para defender a mogio da violéncia e as razoes
politicas do Estado.

O plano geral da Fides, com sua moldura narrativa costurando os diversas documentos
que se entrelagam, embora dé voz ao diferente e se disponha a replicar o discurso da tole-
rincia religiosa (heranca dos humanistas e de Erasmo) nio parece constituir exatamente
um projeto de unificagio religiosa, de irenismo, de conciliagao dos credos cristaos, confor-
me propoe Tavares (1999, p. 172). No plano da obra, era a Etiépia que devia subjugar-se a
Igreja de Roma, e mesmo Gois, atento as questoes diplomadticas e econdmicas de seu tempo,
aceitou que as diferengas ritualisticas entre as duas igrejas ndo teriam qualquer importincia
na hora de unir as duas nagdes numa causa politica Gnica. Pina Martins (1989, II, p. 487)
propoe que o livro sobre os etiopes sugere o mesmo projeto que o livro sobre os lapoes: a ideia
de que ¢ preciso conduzir essa gente bdrbara e distante, de forma correta, a Santa S¢é, por
meio de homens sdbios. Lembre-se, a esse propésito, que a edigdo francesa de 1541 juntou
num mesmo volume a Fides e a Deploratio lappianae gentis, como a estampar duas faces de
um mesmo projeto.

Gdis, cronista e investigador, profundamente interessado nas questoes portuguesas da
expansao, defensor dos direitos politicos e econdmicos do império maritimo de que se sentia
parte, sabia da importincia da Etiépia naquela altura dos acontecimentos. Sabia da proximi-
dade do pais africano com as rotas do mar Vermelho, tio ansiadas pelos portugueses desde
Afonso de Albuquerque. Sabia que, depois da conquista de territérios no Indico, o fecha-
mento das rotas comerciais aos drabes e venezianos poderia consolidar os interesses mercan-
tis portugueses naquela regiao. E certo que a Etiopia perdcré, nos anos seguintes, muito de
sua importincia militar e econdmica, sobretudo depois da derrota e da morte prematura de
Cristévao da Gama, que arrastou 400 homens de seu exército para ajudar o pais cristdo afri-
cano contra os ataques mugulmanos em 1541. Mas Géis, um ano antes, ainda acreditava na

alianca entre Portugal e Etiépia, e sua recolha de documentos régios e eclesidsticos, somada a

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 350



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

versao latina do texto de Saga za-Ab, deixava claro que seu projeto era veicular uma imagem
ortodoxa da Igreja Copta da Etidpia, bem como subjugd-la & Igreja de Roma. Ao enxergar
no pafs africano um aliado comercial e militar no controle do Indico, tinha olhos postos nos
interesses comerciais de Lisboa e nas ambigées colonialistas, de que sempre fora entusiasta.
Diante disso, deve ter mesmo se decepcionado com a incompreensio do inquisidor-geral,
que, menos atento aos anseios comerciais e, por sua vez, com olhos postos na unificagiao
religiosa dos dominios do império, proibiu a circula¢io do livro em terras portuguesas.

A Fides nao ¢ exatamente, ou nao apenas, um livro sobre a f¢, a religido e os costumes
do povo etiope, como sugerem o titulo e a parte mais extensa do optsculo. Comegando por
fazer um relato circunstanciado dos feitos portugueses a época do infante D. Henrique, o
livro é uma narrativa da expansao ultramarina portuguesa, em que a Etiépia entra como um
personagem a mais nas relagdes diplomdticas e econémicas entre Portugal e os povos longin-
quos, uma nagao a ser trazida de volta as verdades da Santa Sé. A continuidade das relagoes
entre Portugal e Etiépia deverd mostrar isso. Quando 14 chegaram em 1555, os jesuitas nao
tinham outra inteng¢do senao converter os nativos e emendd-los de suas barbaras heresias, até
serem de 14 expulsos em 1634, vinte anos depois de terem sido expulsos também do Japao,
com projeto semelhante. Jd em seu tempo, longe de querer propor didlogo entre as crencas
coptas e a verdade da Igreja de Roma, como suposto plano de ecumenismo, Géis sugeria
que os etiopes se sujeitassem a autenticidade catélica, para que a incorporagio da Etidpia ao
plano do catolicismo facilitasse antigos propdsitos politicos: ocupar terras préximas do mar
Vermelho para anular os projetos comerciais dos turcos.

A insisténcia na profecia do unus pastor na carta-dedicatéria ao papa Paulo III incluida
na Fides, térmula que, de resto, estivera também na Carta das novas de 1521 (“por que seja
feyto hutl soo curral & huil soo pastor”), respondia a um anseio de fundo milenarista, tipi-
camente manuelino (MARCOCCI, 2008, 2012), de evangelizagao dos povos barbaros, de
consolidagao da verdade catélica e de fortalecimento das praticas politicas e mercantilistas
do império portugués que avangava pelo mundo. Disposto a consentir na violéncia da colo-
nizagao, ou pelo menos a ignorar-lhe a bruta maneira de se fazer presente nos dominios do
império, com o pretexto da evangelizacio, a Fides, religio moresque Aethiopum nao é um livro
tao erasmiano quanto se pensa, ainda que proponha a aceitagdo humanista das diferencas e
dé voz aos indefesos. Erasmo entra ali mais como discurso do que como prética — insolavel
contradicio. E preciso reconhecer, todavia, que Damiao de Gois e o inquisidor-geral D.
Henrique falavam, na verdade, a mesma lingua, mas com instrumentos tao notadamente

distintos, que um nao péde entender o outro.

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 351



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

Fontes primarias

ALVARES, Francisco. Verdadeira informacio das terras do Preste Joio das Indias. Introd.
Neves Aguas. Lisboa: Publica¢oes Europa-América, 1989.

CORTESAO, Armando; THOMAS, Henry (orgs.). Carta das novas que vieram a El Rei
Nosso Senhor do descobrimento do Preste Jodo (Lisboa, 1521). Lisboa: Bertrand, 1938.

GOIS, Damiao de. Correspondéncia latina. Trad. Amadeu Torres. Coimbra: Imprensa da
Universidade de Coimbra / Associagio Portuguesa de Estudos Neolatinos, 2009.

GOIS, Damido de. Crénica do felicissimo rei D. Manuel. 4 v. Coimbra: Por Ordem da
Universidade, 1949-1954.

GOIS, Damiio de. Fides, religio, moresque Aethiopum sub imperio Preciosi loannis (quem
vulgo  Presbyterum loannem vocant) degentium, una cum enarratione confoederationis ac
amicitie inter ipsos Aethiopum Imperatores, & Reges Lusitaniae initiae, Damiano a Goes Equite
Lusitano autore ac interprete. Parisiis: apud Christianum Wechelum, 1541 [versao digital
disponivel em https://digitalis-dsp.uc.pt/bg5/UCBG-V1-20-7-2/UCBG-VT-20-7-2_item1/
index.html].

GOIS, Damiio de. Opiisculos historicos. Trad. Dias de Carvalho. Porto: Livraria Civilizagao
Editora, 1945.

Referéncias

ALMEIDA, Maria da Conceigdo Silveira. Damido de Gdis e seu amigo Zaga-Zabo: a
heterogeneidade enunciativa na Fides, Religio Moresqve Aethiopvm. Tese (Doutorado em
Letras Cldssicas), Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2008.

ANDRADE, Anténio Alberto B. de. Francisco Alvares e o éxito europeu da verdadeira
informagdo sobre a Etidpia. Lisboa: Junta de Investigagoes Cientificas do Ultramar, 1982.
AUBIN, Jean. Damiio de Gois dans une Europe évangélique. /n: AUBIN, Jean. (ed.). Le
latin et lastrolabe. Recherches sur le Portugal de la Renaissance, son expansion en Asie et les

relations internationales. Paris: Calouste Gulbenkian, 1996. p. 197-227.

BAIAO, Anténio. Episodios dramdticos da Inquisi¢io Portuguesa. 2 v. Porto / Rio de Janeiro:
Renascenca Portuguesa / Luso-Brasiliana, 1919.

BALDRIDGE, Cates. Prisoners of Prester John: The Portuguese mission to Ethiopia in search
of the mythical king, 1520-1526. North Carolina: MacFarland & Company, 2012.

BARRETO, Luis Filipe. Damiio de Goes. Os caminhos de um humanista. Lisboa: CTT
Correios de Portugal, 2002.

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 352



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

BATAILLON, Marcel. Le cosmopolitisme de Damiio de Goéis. /n: BATAILLON, Marcel.
Etudes sur le Portugal au temps de 'Humanisme. Coimbra: Por Ordem da Universidade,
1952.

BATAILLON, Marcel. Damiio de Géis. /n: PINA MARTINS, José V. de. Humanisme et
Renaissance de Ultalie au Portugal: les deux regards de Janus. 2 v. Lisboa / Paris: Calouste
Gulbenkian, 1989. p. 1-16.

BAUSI, Alessandro. Heritage and Originality in the Ethiopic Sinodos. Journal of Ethiopian
Studies, v. 25, p. 15-33, 1992.

FICALHO, Conde de. Viagens de Péro da Covilhd. Lisboa: Imprensa Nacional / Casa da
Moeda, 1988.

HIRSCH, Elisabeth Feist. Damido de Géis. Trad. Lia Correia Raitt. 2. ed. Lisboa: Servico de
Educacio e Bolsas / Fundagao Calouste Gulbenkian, 2002.

HIRSCH, Elisabeth Feist. Damido de Goes contacts among diplomats. Bibliothéque
d’Humanisme et Renaissance, t. 23, n. 2, p- 233-251, 1961.

HIRSCH, Elisabeth Feist. The Friendship of the “Reform” Cardinals in Italy with Damiao
de Goes. Proceedings of the American Philosophical Society, v. 97, n. 2, p. 173-183, 1953.

HIRSCH, Elisabeth Feist. The Friendship of Erasmus and Damiao de Goes. Proceedings of
the American Philosophical Society, v. 95, n. 5, p. 556-568, 1951.

LAWRENCE, Jeremy. The Middle Indies: Damiio de Gdis on Prester John and the
Ethiopians. Renaissance Studies, v. 6, n. 3-4, p. 306-324, 1992.

MARCOCCI, Giuseppe. A consciéncia de um Império: Portugal e seu mundo (sécs. XV-
XVII). Coimbra: Editora da Universidade de Coimbra, 2012.

MARCOCKCI, Giuseppe. A fé de um império: a Inquisicio no mundo portugués de
Quinhentos. Revista de Histdria, n. 164, p. 65-100, 201 1a.

MARCOCKCI, Giuseppe. A fundagao da Inquisi¢ao em Portugal: um novo olhar. Lusitania
Sacra, n. 23, p. 17-40, 2011b.

MARCOCKCI, Giuseppe. Gli umanisti italiani e I'impero portoghese: una interpretazione
della Fides, Religio, Moresque AEthiopum di Damiao de Goéis. [n: LUPETTI, Monica (ed.).
Traduzioni, imitazioni, scambi tra Italia ¢ Portogallo nei secoli. Florenga: Olschki, 2008. p.
61-124.

MARGOLIN, Jean-Claude. Damiio de Géis et Erasme de Rotterdam. /z: PINA MARTINS,
José V. de. Humanisme et Renaissance de I'ltalie au Portugal: les deux regards de Janus. 2 v.
Lisboa / Paris: Calouste Gulbenkian, 1989.

PINA MARTINS, José V. de. Damidio de Géis, humaniste européen. Braga: Barbosa & Xavier,
1982.

PINA MARTINS, José V. de. Humanisme et Renaissance de I'ltalie au Portugal: les deux

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 353



O LivrRo DE DaMIAo DE GOIs SOBRE A ET1OPIA

Luis André Nepomuceno

regards de Janus. 2 v. Lisboa / Paris: Calouste Gulbenkian, 1989.

RAMOS, Manuel Joao. Ensaios de mitologia cristi: o Preste Joao e a reversibilidade simbdlica.
Lisboa: Assirio e Alvim, 1997.

RODRIGUES, Rui Luis. Reflexdes sobre o Humanismo portugués no alvorecer da época
confessional. Angelus Novus, n. 2, p. 51-80, 2011.

SA, Artur Moreira de (org.). Indices dos livros proibidos em Portugal no séc. XVI. Lisboa:
Instituto Nacional de Investigagao Cientifica, 1983.

SANCEAU, Elaine. 7he Land of Prester John: A Chronicle of Portuguese Exploration. New
York: Alfred A. Knopf, 1944.

SIMONETTI, Manlio. Monofisitas. /n: Diciondrio Patristico e de Antiguidades Cristis. Trad.
Cristina Andrade. Petrépolis: Vozes, 2002.

TAVARES, José Fernando. Damido de Gdis: um paradigma erasmiano no humanismo
portugués. Lisboa: Editora Universitdria, 1999.

THOMAZ, Luiz Filipe. A idéia imperial manuelina. /z: DORE, A.; LIMA, L. E S.; SILVA,
L. G. Facetas do Império na Histéria: conceitos e métodos. Sao Paulo: Editora HUCITEC,
2008. p. 39-104.

TORRES, Amadeu. Damiio de Géis no V° Centendrio do seu Nascimento: Erasmismo e

“Philosophia Christi”. Revista Portuguesa de Filosofia, t. 58, fasc. 4, p. 943-952, 2002.

TORRES, Amadeu. Noese e crise na epistolografia goisiana. 2 v. Paris: Fundagao Calouste
Gulbenkian / Centro Cultural Portugués, 1982.

Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org 354



