
335Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno*

RESUMO 
Em 1533, o humanista português Damião de Góis esteve com o monge etíope Sāgā za-Ab 
em Lisboa, em conversas sobre a religião cristã, pedindo que ele fi zesse uma síntese de seus 
dogmas e prometendo verter o texto para o latim, o que resultou no opúsculo Fides, religio 
moresque Aethiopum (1540). Góis, além do testemunho de Sāgā, acrescentou ao livro cartas 
régias e eclesiásticas da diplomacia entre Portugal e Etiópia, a partir de uma colagem de textos, 
em que vozes distintas, em diálogo, revelam interesses que se complementam ou polemizam. 
A crítica tem sugerido que, nesse livro, Góis propõe ecumenismo e tolerância religiosa. O 
presente artigo sugere, ao contrário, que ele, embora dê voz à Igreja Copta da Etiópia, faz 
interferências no texto, propondo que os etíopes se sujeitem às verdades católicas, para que a 
incorporação da Etiópia ao plano do catolicismo facilite antigos propósitos políticos: ocupar 
terras próximas do mar Vermelho e anular os projetos comerciais dos turcos. 
Palavras-chave: Renascimento; expansão portuguesa; império marítimo; Damião de Góis; 
ortodoxia católica.  

Th e book of Damião de Góis on Ethiopia

ABSTRACT
In 1533 the Portuguese humanist Damião de Góis encountered the Ethiopian monk Sāgā za-
Ab in Lisbon, in conversations about Christian religion, and asked him to make a synthesis 
of his dogmas by promising to translate the text into Latin. Th e result was the publication of 
the booklet Fides, religio moresque Aethiopum (1540). Góis, in addition to Sāgā’s testimony, 
added to the book some royal and ecclesiastical letters of diplomacy between Portugal and 
Ethiopia, based on an imbrication of texts, in which distinct voices, in dialogue, reveal 
interests that complement or polemic each other. Critics have suggested that Góis in this 
book proposes ecumenism and religious tolerance. Th is article suggests, on the contrary, that 

 DOI: http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X02405215
Artigo recebido em 7 de julho de 2021 e aceito para publicação em 3 de novembro de 2021.
* Professor da Universidade Federal de Viçosa / Campus Rio Parnaíba, Rio Parnaíba/MG – Brasil. E-mail: 
luisandre.nepomuceno@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9036-303X.



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

336Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

he, while giving voice to the Coptic Church of Ethiopia, makes interferences in the text, 
by suggesting that Ethiopians be submitted to Catholic truths, so that an incorporation of 
Ethiopia into the Catholic plan facilitates old political purposes: to occupy lands near the 
Red Sea and nullify the commercial projects of the Turks.
Keywords: Renaissance; Portuguese expansion; maritime empire; Damião de Góis; Catholic 
orthodoxy.

Libro de Damião de Góis sobre Etiopía

RESUMEN
En 1533, el humanista portugués Damião de Góis se encontraba con el monje etíope 
Sāgā za-Ab en Lisboa, en conversaciones sobre la religión cristiana, pidiéndole que hiciera 
una síntesis de sus dogmas y prometiéndole traducir el texto al latín, lo que resultó en 
la folleto Fides, religio moresque Aethiopum (1540). Góis, además del testimonio de Sāgā, 
añadió al libro cartas reales y eclesiásticas de la diplomacia entre Portugal y Etiopía, a 
partir de un collage de textos, en los que diferentes voces, en diálogo, revelan intereses que 
se complementan o chocan. Los críticos han sugerido que, en este libro, Góis propone el 
ecumenismo y la tolerancia religiosa. El presente artículo sugiere, contrariamente, que, si 
bien da voz a la Iglesia Copta de Etiopía, también interfiere en el texto, proponiendo que 
los etíopes se sujeten a las verdades católicas, para que la incorporación de Etiopía al plano 
del catolicismo facilite antiguos propósitos políticos: ocupar tierras cercanas al Mar Rojo y 
anular los proyectos comerciales de los turcos.
Palabras clave: Renacimiento; expansión portuguesa; imperio marítimo; Damião de Góis; 
ortodoxia católica.

I. Antecedentes históricos do livro

Em meados de 1541, o cardeal infante D. Henrique, inquisidor-geral do Santo Ofício 
de Lisboa, por intermédio do secretário Jorge Coelho, escrevia de Évora a Damião de Góis, 
dando-lhe novas do polêmico livro sobre a Etiópia publicado pelo humanista português no 
ano anterior. O opúsculo a que D. Henrique se referia era o Fides, religio, moresque Aethio-
pum sub imperio preciosi Joanni (conhecido em português como A fé, a religião e os costumes 
da Etiópia), editado em Lovaina na importante oficina de Rutgerus Rescius. D. Henrique, 
filho mais moço do rei D. Manuel, mostrou-se particularmente cauteloso na abordagem do 
tema com seu interlocutor, a quem conhecia pessoalmente: dizia que, a respeito da obra, o 
oficial da Santa Inquisição “achou nella muitas cousas muito boas somente algũa cousa o 



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

337Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

ofendeu as Razões que o embaixador do preste nella daa sobre as cousas da fee contra o bispo 
adayam e mestre margalho hirem muy fortes e as que eles dam contra ho embayxador serem 
mais fracas” (SÁ, 1983, p. 65). A segunda parte do livro, a julgar pelo registro do oficial, via-
-se interditada pelo inquisidor-geral e proibida de circular em Portugal.

 Mas Góis já vinha divulgando seu opúsculo pela Europa e escrevendo sobre isso a 
muitos amigos na Itália. Havia dedicado o livro ao papa Paulo III, e chegara a escrever a 
um seu amigo, o cardeal Pietro Bembo, em outubro de 1540, desejando que “junto de sua 
Santidade conseguísseis se digne dar o livro – em que tão-só se trata do seu múnus pastoral 
e sobre o mesmo assunto, em face dos dogmas dos homens bárbaros da África e da Ásia, de 
modo não vulgar se discreteia – a ler em assembleia de esclarecidos varões” (GÓIS, 2009, 
p. 109). Assim, prontamente escreveu de volta ao inquisidor-geral D. Henrique (carta que 
não chegou até nós, mas cujo conteúdo certamente deve ser o protesto contra a interdição), 
o qual, por sua vez, voltou a escrever ao humanista em 13 de dezembro de 1541. A essa 
altura, uma segunda edição da Fides, junto com a Deploratio lappianae gentis, também de 
autoria de Góis, já circulava em Paris nas prensas da oficina de Christianum Wechelum. D. 
Henrique, dessa vez, embora tenha mantido os mesmos ares fraternais com seu interlocutor, 
mostrava tonalidade levemente mais rígida e intransigente, informando da recolha da obra e 
de suas razões: “hũa coisa he Relatar simprezmente os Ritos de hũa naçam e outra querellas 
corroborar com Razões falsas como faz este embaixador sem auer logo confutaçam delas” 
(SÁ, 1983, p. 67). O cardeal, assegurando que se mantinha intacta a reputação religiosa do 
amigo, acrescentava que a heresia dos etíopes podia exercer influência sobre a prática infame 
dos cristãos-novos e que, por fim, o livro era ofensivo ao reino. 

O embaixador a que D. Henrique se refere na segunda carta é Sāgā za-Ab, ou Zaga Zabo, 
como Góis o chamava, arcipreste da Etiópia que se encontrava na corte portuguesa desde 
1527, como enviado diplomático do imperador Dāwit II (Lebna Dengel). Góis mantivera 
estreitas conversações com esse embaixador etíope em 1533 e, dessa relação, nasceu o livro 
a respeito das crenças e práticas religiosas da Etiópia. O humanista português, no entanto, 
vivendo no estrangeiro desde 1523, quando fora nomeado secretário da Feitoria da Índia em 
Antuérpia, nos Países Baixos, com missões diplomáticas pelo norte da Europa (HIRSCH, 
2002, p. 7), parecia não ter se dado conta das mudanças políticas de seu país, quando se 
dispôs a tratar de assunto tão espinhoso como a matéria religiosa da Etiópia.  

Entre fins de 1520 e começo de 1530, Portugal assistiu à ascensão de um conjunto de 
teólogos e conselheiros régios em torno da corte, escolásticos e ortodoxos em sua essência, 
formados em sua maioria na Universidade de Paris. Tratava-se de um grupo coeso, sólido, 
politicamente fortalecido sob o respaldo de D. João III com o propósito de unificar a cren-
ça dogmática católica nos domínios do império português (MARCOCCI, 2011a, p. 69; 
MARCOCCI, 2011b, p. 26). O fundamento teológico da unificação ortodoxa legitimava 
a sistemática perseguição às heresias, e o movimento ganhou robustez com a instalação do 



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

338Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

tribunal do Santo Ofício de Lisboa em 1536 e com o tribunal de Goa, na Índia, em 1560. 
Portugal, como resposta à expansão luterana e às dissenções entre cristãos na Europa, e 
fazendo uso das bulas papais quatrocentistas que autenticaram sua propensão colonialista 
e evangelizadora junto aos povos longínquos, buscava edificar de si a imagem do império 
zelosamente católico, ortodoxo em cada rincão ou colônia que lhe devia obediência. A ex-
pansão de seus domínios comerciais, políticos e militares na África, na América e na Ásia, 
vinha acompanhada de um plano unificador de propagação da fé, e a nomeação de D. Hen-
rique como inquisidor-mor em 1539, a despeito de certa tolerância religiosa de D. João III, 
conferiu ao tribunal, e de alguma forma, ao próprio reino, uma gama de poderes jurídicos 
muito amplos.

Mas Damião de Góis, conforme se vê, parece não ter se apercebido de nada disso quan-
do publicou seu livro sobre a religião e os costumes da Etiópia (já à época tida como país 
herético), ou pelo menos não compreendeu que a nova realidade política e religiosa de Por-
tugal poderia definir os rumos de seu livro, e de certa forma, de sua vida. Para entender 
esse opúsculo de Góis, bem como as razões profundas de sua proibição, é preciso traçar os 
fundamentos históricos que o motivaram.  

Portugal, desde o séc. XV, vinha buscando descobrir a rota de uma Etiópia imaginá-
ria. A lenda do Preste João das Índias, iniciada com a famosa carta fictícia do soberano do 
Oriente endereçada ao imperador de Bizâncio, Manuel I Comenos, no distante séc. XII, 
ainda alimentava as mentes eruditas da Europa no começo do séc. XVI. Tudo indica que 
os portugueses conheceram o teor daquela epístola desde cedo, e quando o Preste João, 
soberano riquíssimo, dono de vastos territórios a perder de vista, passou a ser identificado 
com a Etiópia, único reino essencialmente cristão a oriente, o infante D. Henrique, o nave-
gador, e depois dele, D. João II, empenharam-se com entusiasmo na procura do mítico reino 
(BALDRIDGE, 2012, p. 26). Em 1486, D. João II enviou emissários por mar e por terra 
em busca do soberano. Viajando com Afonso de Paiva, Pero da Covilhã, o único deles a efe-
tivamente alcançar as terras etíopes, disfarçado de mercador e conhecedor da língua árabe, 
esteve na corte da rainha Eleni (ou Helena), mas jamais voltou a Portugal para contar suas 
descobertas e aventuras. Só foi localizado por portugueses 35 anos depois, em 1521, casado e 
com filhos, à época em que a embaixada de Rodrigo de Lima esteve na Etiópia ( FICALHO, 
1988). Afonso de Albuquerque, governador da Índia, procurara manter os primeiros conta-
tos com o país africano, enquanto tentava conquistar, em vão, a soberania política e comer-
cial do mar Vermelho, dominado pelos turcos. Mandou emissários à Etiópia, e em retorno, 
a rainha enviou Matēwos (Mateus), um mensageiro armênio que chegou a Lisboa em 1514 
com cartas da rainha, efusivamente recebido por D. Manuel I como o “embaixador do Pres-
te João”. O rei português, acreditando na missão lusitana de levar ao mundo o seu projeto de 
evangelização e exploração comercial, enviou de volta à Etiópia uma embaixada que, soma-
das as adversidades e desencontros, com mudanças de toda ordem, só chegou a seu término 



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

339Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

em 1520, quando Rodrigo de Lima pisou de fato em terras etíopes, na corte do jovem Lebna 
Dengel (Dāwit II), o negus nagast (título real usado pelos imperadores) que dava continuida-
de à dinastia salomônica e que foi confundido com o lendário Preste João. 

Francisco Álvares, capelão da armada, registrou a histórica viagem de seis anos pelo inte-
rior da Etiópia em seu livro Verdadeira informação das terras do Preste João das Índias, publi-
cado anos depois, em 1540. O livro de Francisco Álvares teve extraordinário êxito e impacto 
antes mesmo de sua publicação, e manuscritos inéditos circularam entre mãos de eruditos 
e humanistas, inclusive Damião de Góis, que se serviu de um deles para delinear seus pri-
meiros esboços sobre a religião e as práticas da Etiópia (ANDRADE, 1982, p. 19). O título 
do volume de Álvares (Verdadeira informação) sugere qualquer coisa de desapontamento 
histórico, a insinuar que as informações disponíveis até então sobre o lendário soberano 
eram falsas (o que, com efeito, eram) e que a vida modesta do Preste João que ele conhecera, 
o imperador de parcos recursos que andava a armar tendas pelo interior de seu país, estava 
longe de fazer par com as notícias sobre o fausto e luxuoso soberano da carta medieval. O 
livro de Álvares punha à vista o registro de uma decepção histórica. Como aponta Manuel 
João Ramos (1997, p. 181), o itinerário do Preste João entre os séculos XII e XVII constituiu 
uma espécie de ajustamento da visão que a Europa teve sobre o Oriente.

A corte portuguesa, no entanto, muito antes do relato de Álvares, ainda anunciava a 
descoberta do caminho da Etiópia como se isso fosse, ao mesmo tempo, a promessa de 
aliança com o riquíssimo soberano cristão que haveria de unir-se à cristandade portugue-
sa na guerra santa contra os mouros. Em 1521, a considerar as notícias que vieram pelas 
missivas de Diogo Lopes Sequeira e de Pedro Gomes Teixeira, uma Carta das novas que 
vieram a El Rei Nosso Senhor do descobrimento do Preste João, escrita por algum secretário 
da corte manuelina, livrinho de 14 folhas, provavelmente impresso por Romão Gualhar-
de, chegado a nós em exemplar único, tornava ainda mais robusta a grandeza do mito 
medieval. Fechava esse opúsculo uma carta do Preste João (na verdade, da rainha Helena) 
enviada a D. Manuel em 1514, por intermédio do embaixador Mateus. Há nesse docu-
mento certo milenarismo tipicamente manuelino, a par de uma persistência dos mitos 
que nortearam por séculos o cristianismo na Etiópia, como as pregações de São Mateus 
apóstolo por aquelas terras1. Mesmo considerando o regozijo no encontro das culturas 
cristãs do Ocidente e do Oriente, a conclusão do livro, no entanto, já antecipava a sugestão 
de unificação religiosa: sobre os etíopes, diz-se que “tantos infindos anos esteueram sem 

1 A questão do messianismo e do milenarismo é uma pauta essencial no entendimento da política imperial 
manuelina. Luiz Filipe Thomaz (2008) esclarece que o projeto messiânico de D. Manuel, de forte herança 
medieval, implicou diversos elementos messiânicos, como sinais premonitórios (no caso da aliança com o 
Preste João), percepção de aproximação do fim dos tempos, ideologia de cruzada, tendência a considerar 
mártires os mortos em combate e, por fim, crença em um reino terrestre do Messias antes do fim dos tempos, 
o que, de resto, correspondia aos anseios de entrada dos portugueses no Oriente, considerada o início de uma 
nova era de paz, de prosperidade e de justiça.



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

340Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

vijerem de todo no verdadeyro reconhecimento da sua Sancta Jgreja de Roma: que he ca-
beça de toda christandade & de nos outros atee agora” (CORTESÃO; THOMAS, 1938, 
p. 122). O volume arremata-se com uma declaração essencial para os desdobramentos nas 
relações entre Portugal e Etiópia dali para frente: “E que em tempo del Rey nosso senhor 
& por sua maão seja tanto sua Sancta fee acrecentada naquelas partes & em todas outras. 
como he seu desejo. Que beem se vee pelo que nysso trabalha. Por que seja feyto huũ soo 
curral & huũ soo pastor” (CORTESÃO; THOMAS, 1938, p. 122). Portugal já desenhava 
nesse tempo o anseio da uniformidade religiosa (um só curral e um só pastor) nas terras 
de seus senhorios e domínios. Em 8 de maio de 1521, D. Manuel I escreveu ao papa Leão 
X, dando conta dos achados recentes, convicto que estava de ter descoberto o mítico sobe-
rano que prometia aliança na guerra contra os turcos nas proximidades do mar Vermelho, 
região cobiçada pela coroa.

Entre 1533 e 1540, a matéria da Etiópia ampliou-se razoavelmente em Portugal e na 
Europa. Em 1533, Francisco Álvares foi despachado por D. João III a Bolonha, em co-
mitiva ao papa, junto com Martinho de Portugal, para entregar ao pontífice as cartas de 
Dāwit II, as quais ofereciam a submissão do imperador etíope à Igreja de Roma. Mas era 
promessa vã, feita à pressa, e não deu em nada. Naquele mesmo ano, também em Bolonha, 
saiu sob a editoria de Giacobo Keymolen Alostese, o volume Legatio Dauid Aethiopiae regis 
ad Clementem VII, de que ativamente participara Paolo Giovio, bispo de Nocera, cronista 
das guerras italianas e conhecedor das coisas do Oriente, autor de um Commentario de le 
cose de’ Turchi de 1531. Giovio afirmava ter tido o consentimento de Francisco Álvares para 
verter para o latim seu rico testemunho sobre as coisas da Etiópia, trabalho que Góis sonha-
va empreender ( LAWRENCE, 1992, p. 312). De toda forma, em 1532, foi publicada em 
Antuérpia uma Legatio Magni Indorum Imperatoris Presbyteri Ioannis, de Góis, por iniciativa 
de amigos, sem o seu conhecimento. Era seu livro de estreia, com matéria sobre a Etiópia, 
que, conforme ele mesmo explica, vinha com informações que recolhera da carta de Dāwit 
II, entregue a D. Manuel I na embaixada etíope de 1514, somadas a um texto de António 
Carneiro, secretário do rei, que anotou as respostas do embaixador Matēwos às perguntas 
de uma junta de doutores em teologia que o inquiriram na corte sobre as “cousas da Fé, & 
religião q hos Christãos do Abexi tem, & usam” (GÓIS, 1954, III, p. 222). Pouco depois, 
Frans Titelman publicava o seu De fide et moribus aethiopum christianorum, como anexo à 
Chronica Compendiosissima Ab Exordio Mundi Usque Ad Annum Domini Millesimum (1534), 
de Amandus Zierixeensis, sacerdote e teólogo de Lovaina. Ludovico Becadelli, que estivera 
no consistório da comitiva portuguesa de Francisco Álvares junto ao papa, acabou por ter 
em mãos uma versão italiana da Verdadeira informação, a que ele fez emendas e retoques 
linguísticos, numa versão que possivelmente será aquela publicada por Giovanni Battista 
Ramusio na sua famosa coleção  Navigazioni e viaggi, cuja primeira parte saíra em Veneza 
em 1550 (LAWRENCE, 1992, p. 312).



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

341Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

É nessa atmosfera efervescente sobre os assuntos da Etiópia que Damião de Góis irá 
produzir o seu opúsculo Fides, religio, moresque Aethiopum sub imperio preciosi Joanni, aquele 
livro cuja segunda parte o cardeal e inquisidor-geral D. Henrique proibiu em 1541, comuni-
cando ao autor, por meio de duas cartas, a decisão do oficial do Santo Ofício. Góis encon-
trava-se em momento decisivo de sua vida quando produziu esse livro: alguns anos antes, 
por volta de 1531, depois de uma visita à Lapônia, havia decidido romper definitivamente 
com a vida diplomática para dedicar-se aos estudos. Em 1527, entendera que precisava mer-
gulhar fundo nos estudos de latim, porque do contrário não poderia haver-se com o mundo 
culto da Europa2. Buscou como mestre o humanista luterano Cornelius Graphaeus, saído da 
prisão em Bruxelas em 1523 por questões políticas e religiosas (HIRSCH, 1951, p. 558). Os 
biógrafos dão notícia de Góis em Lovaina em 1532 tão envolvido com os estudos latinos que 
um médico lhe recomendou uma pausa para viagens (HIRSCH, 2002, p. 87). O fato é que, 
no ano seguinte, D. João III chamou-o de volta à corte para lhe oferecer o cargo de tesou-
reiro da Casa da Índia em Lisboa. Mais burocracia, mais trabalho diplomático, de que ele, 
ao que tudo indica, procurar livrar-se. Era a contramão de seus projetos. Góis permaneceu 
na corte por uns meses em 1533, mas tomado pelo anseio das letras, recusou o cargo, viajou 
a Santiago de Compostela, voltou a Lovaina e, em 1534, desfrutou da preciosa amizade de 
Erasmo de Rotterdam por nada menos que cinco meses na casa do humanista holandês em 
Friburgo. Por fim, sob recomendação do próprio Erasmo, foi à Itália, matriculou-se na Uni-
versidade de Pádua, e lá estará pelo menos até 1538.

É esse curto tempo na corte portuguesa em 1533 que nos interessa. Conforme já se disse, 
lá estava, desde 1527, Sāgā za-Ab, ou Zaga Zabo, como Góis o chamou, o arcipreste etíope 
da Igreja Copta, vendo-se maltratado pelos conselheiros régios, desrespeitado, humilhado, 
tido como herege e ignorante. Tinha chegado com a comitiva do embaixador Rodrigo de 
Lima, enviado pelo imperador Dāwit II, sob a companhia do capelão Francisco Álvares. Os 
teólogos da corte o haviam submetido a uma inquirição e a uma devassa exaustiva, chegando 
a proibi-lo de receber a eucaristia. Góis, ao contrário, interessou-se profundamente por ele. 
Mais que isso: interessou-se pela versão cristã de sua Igreja Copta etíope. Sāgā za-Ab deve ter 
aprendido bastante da língua portuguesa nos seis anos de convívio na corte de Lisboa, e Góis 
quer nos convencer de que aprendera os rudimentos do amárico, uma das línguas etiópicas: 

2 Amadeu Torres (1982, p. 150) sugere que Góis teria aprendido latim na juventude, na corte manuelina, e 
que o aprimorou a partir de 1529, aos 27 anos. Michel Bataillon (1952, p. 171), ao contrário, entende que 
Góis, tendo se dedicado tardiamente ao latim, será sempre um frágil latinista: “Damião de Góis aprendeu 
o latim tarde demais. Foi em vão que ele tenha tido mestres humanistas tão sábios quanto um Grapheus ou 
um Rutger Rescius, e em vão que ele tenha vivido cinco meses na intimidade de Erasmo, que, ao que parece, 
escreveu para ele uma Retórica. Depois de dois anos em Pádua, ele o salvou de erros de que os alunos de treze 
anos teriam sorrido” (tradução nossa). No original: “Damião de Góis s’était mis trop tard au latin. C’est en 
vain qu’il avait pris pour maîtres des humanistes aussi savants que Grapheus et Rutger Rescius, en vain qu’il 
avait vécu cinq mois dans l’intimité d’Érasme, lequel avait, semble-t-il, composé pour lui une Rhétorique. 
Après deux années de Padoue, il lui échappait des fautes dont auraient souri des écoliers de treize ans”. 



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

342Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

“pelo muito trato com o embaixador da Etiópia, já lhe entendia tanto a fala como os escritos” 
(GÓIS, 1945, p. 162)3, o que se afigura improvável, a julgar pelo curto tempo de conversas 
e pelos propósitos literários do humanista português4.  

De toda forma, entre os dois há notoriamente um sentimento de grande afeição e sim-
patia. Ainda que pontuada por discreto senso de superioridade étnica e religiosa da parte de 
Góis, conforme ainda se verá, a amizade dos dois, no entanto, é reveladora do entendimento 
das diversidades. Sāgā za-Ab chama-o “querido filho” (GÓIS, 1945, p. 185)5. Adivinhando 
a flagrante rejeição e a humilhação do etíope no cenário régio de D. João III, bem como 
nos domínios da Igreja, Góis, em reuniões privadas com o arcipreste, mostrou-se acolhedor, 
palestrou com ele sobre religião e cultura e insuflou-lhe o ânimo para que escrevesse um 
pequeno tratado sobre os costumes, crenças e rituais de sua religião cristã, garantindo que 
verteria o texto para o latim. Sāgā, a despeito das limitações linguísticas, aceitou a oferta, 
possivelmente na esperança de que pudesse encontrar no humanista português um protetor 
e um defensor para os assuntos da sua condição de exilado com rótulo de herege. 

Góis receberá o texto, escrito talvez em português ruim, apenas no ano seguinte, em 
1534, quando já se encontrava em Pádua, estudando na universidade. Cumpriu a promessa: 
pôs-se de fato a verter o livrinho de seu amigo para a língua de Cícero. Não é possível saber 
quanto tempo terá levado nessa tarefa. Fato é que, enquanto o fazia, Góis também escre-
veu em latim um opúsculo histórico sobre a vitória portuguesa no caso do cerco em Diu, 
na Índia, e uma contestação contra Paolo Giovio, o bispo italiano que acusara o governo 
português de manter monopólio no comércio com a Índia e de comercializar especiarias 
deterioradas a alto custo aos países da Europa. Ambos os textos foram publicados em 1539. 
A versão latina do opúsculo de Sāgā za-Ab, sob o título Fides, religio, moresque Aethiopum 
sub imperio preciosi Joanni (A fé, a religião e os costumes da Etiópia), saiu no ano seguinte, em 
Lovaina, sob os cuidados de Rutgerus Rescius, conforme já se disse. 

Nesse livro, Góis fez mais do que apenas verter o texto de Sāgā za-Ab para o latim: ele 
incorporou ao testemunho do amigo toda uma documentação epistolar régia e eclesiástica 
a que tivera acesso, igualmente vertida para o latim, as quais ele acreditou que poderiam 
ser esclarecedoras para o entendimento do texto. A considerar a montagem e a colagem dos 
originais, nascia um dos livros mais intrigantes do renascimento português: não havia ali 
propriamente um autor, mas um entrelaçamento de muitas vozes falando de um tema que, 
com o tempo, se revelaria bem mais espinhoso do que Góis imaginou. Não podia sonhar o 

3 Daqui em diante, para as citações da Fides, religio moresque Aethiopum, utilizo a tradução portuguesa de 
Dias de Carvalho (da edição Opúsculos históricos de 1945), com as referências do original latino extraídas da 
edição de Paris, 1541: “Inde quod sic digesta & composita ad phrasim chaldaicam & Aethiopicam essent, 
ut vix à quopiam intelligi potuissent, nisi à me, qui ea omnia tam ex ore, quam ex scriptis ipsius Aethipici 
Oratoris, per multam familiaritatem consequi iam poteram” (GÓIS, 1541, p. 52). 
4 Francisco Álvares (1989, p. 95) dá notícia de que Sāgā za-Ab sabia “falar um pouco italiano”, sem esclarecer 
em que circunstâncias o monge teria aprendido essa língua.
5 “filiolo meo charissimo” (GÓIS, 1541, p. 91).



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

343Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

humanista português que, mais de 30 anos depois, quando foi julgado e condenado por lu-
teranismo no tribunal do Santo Oficio da Inquisição, esse polêmico livrinho sobre a Etiópia 
ainda tinha um peso qualquer na memória dos inquisidores.

II. O livro sobre os etíopes: Fides, Religio, Moresque Aethiopum

No conjunto, o opúsculo Fides, religio, moresque Aethiopum contém dez documentos 
“costurados” e distribuídos a partir de uma espécie de moldura explicativa, único elemen-
to em que, em tese, aparece a voz de Damião de Góis: há 1) uma carta-dedicatória de Góis 
endereçada ao papa Paulo III; 2) uma carta da rainha Helena a D. Manuel, de 1509 (já 
publicada antes na Legatio, de Góis, em 1532), em que ela confirma o envio do emissário 
Matēwos a Portugal e anuncia a aliança com os portugueses para expulsar mouros e pagãos 
dos territórios etíopes; 3) uma carta do imperador Dāwit II a D. Manuel, de 1520, em que 
ele, chamando de pai ao rei D. Manuel, reafirma as promessas da rainha Helena; 4) uma 
carta do imperador Dāwit II a D. João III, de 1524, em que ele oferece ouro e mantimentos 
aos portugueses que ajudarem na expulsão dos mouros, e condena as guerras entre cristãos 
na Europa; 5) uma carta do imperador Dāwit II ao papa, em 1524, em tom notoriamente 
submisso (“vós pastor e eu ovelha vossa”), em que ele pede a união dos cristãos em torno de 
uma única causa; 6) outra carta do imperador Dāwit II ao papa, de 1524, no mesmo tom de 
submissão, em que ele anseia pelo combate aos infiéis; 7) uma carta de D. João III ao papa, 
de 1532, em que ele dá notícia das conquistas portuguesas a oriente e anuncia que Francis-
co Álvares vai a Roma levar as cartas de submissão do imperador da Etiópia; 8) o “tratado” 
de Sāgā za-Ab sobre a religião dos etíopes, que ocupa boa parte do livro; 9) uma carta de  
D.  Manuel ao papa, de 1513, em que dá notícia das façanhas portuguesas na África e das 
conversões ali efetivadas; e 10) uma carta de D. João III ao papa, de 1536, em que ele dá 
notícia dos feitos portugueses na Ásia, especialmente na Índia, e anuncia a propagação 
da fé em terras longínquas. Conforme se disse, esses documentos se distribuem pelo livro 
por meio de uma costura narrativa, de natureza historiográfica, espécie de moldura do 
todo, em que Góis põe o leitor a par das questões históricas e políticas anunciadas nos 
documentos. O testemunho de Sāgā, portanto, revela-se um documento a mais entre  
os demais registros históricos.

Há uma proposta muito original na totalidade orgânica do livro. Maria da Conceição 
Almeida (2008, p. 151) já havia observado que o opúsculo apresenta um caráter essencial-
mente polifônico e “expõe um diálogo em que são ‘ouvidas’ diversas vozes que polemizam 
entre si, completam-se ou respondem umas às outras sobre questões relativas à fé”. Nesse 
sentido, o que faz com que as diversas vozes do todo, eventualmente harmoniosas ou contra-
ditórias, tenham senso de organicidade e coesão é a moldura do livro, que ordena e cataloga 



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

344Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

as vozes conforme seus critérios e escolhas. Portanto, Góis é mais do que um eventual sele-
cionador de textos ou organizador da coletânea, diferentemente, por exemplo, de Valentim 
Fernandes, tipógrafo e editor alemão que, em 1507, publicou uma coletânea de textos sobre 
viagens marítimas portuguesas, com raras notas explicativas ou interpolações aos textos que 
havia coletado.

Seria justo, contudo, supor que a voz de Sāgā za-Ab é a mais determinante, aquela em 
torno da qual gravitam as demais vozes, tendo sido naturalmente o ponto de partida do 
livro. Mas não parece ser assim. Embora haja leitores do opúsculo chamando a atenção para 
a acuidade da voz de Sāgā za-Ab6, não é possível rastrear no texto do etíope aquilo que é efe-
tivamente seu e aquilo que são interpolações, substituições, acréscimos ou emendas de Góis, 
que verteu para o latim um original a que a posteridade não teve acesso. E há motivos para 
se pensar em alterações ideológicas da parte de Góis, que sabia estar pisando em terreno mo-
vediço e delicado, posto em ação pela autoridade jurídica dos teólogos da corte portuguesa. 

Fiquemos com dois exemplos. Na abertura do livro, provavelmente a parte mais “corri-
gida” por Góis, ao anunciar os elementos centrais de sua crença religiosa, Sāgā za-Ab diz: 
“creio numa Igreja Santa Católica e Apostólica; creio num só batismo, que é a remissão dos 
pecados” (GÓIS, 1945, p. 165)7, e por fim, crê “que os santos Profetas, os Apóstolos, os Már-
tires e os Confessores foram verdadeiros discípulos de Cristo [...]” (GÓIS, 1945, p. 166)8. Há 
princípios notadamente contraditórios nessas sentenças. Góis, por motivos que ainda serão 
aqui discutidos, esforça-se por trazer os etíopes à ortodoxia católica, compondo uma visão 
doce e ortodoxa da Igreja Copta, que, como se sabe, apresenta inúmeras divergências com o 
modelo da Igreja de Roma (MARCOCCI, 2008, p. 86). De resto, os santos, e sobretudo, os 
mártires mencionados nas sentenças compõem naturalmente uma tradição que não pertence 
à Etiópia. Francisco Álvares, durante sua permanência no país africano, teve de explicar ao 
imperador Dāwit II, a quem ele chama erroneamente de Preste João, que a Europa tinha 
mais santos e mártires do que a Etiópia (que, com efeito, não tinha nenhum), porque “na-
quelas partes [da Europa] senhoreavam muitos imperadores e seus adiantados gentios, que 
eram cruéis, e os cristãos que à Fé de Jesus Cristo se convertiam, eram tão constantes na Fé 
que antes queriam morrer por Cristo que adorar ídolos” (ÁLVARES, 1989, p. 164). O batis-
mo ali mencionado é outra questão polêmica. O mesmo Francisco Álvares observara, com 
certa perplexidade, que os etíopes eram batizados todos os anos no dia de Reis, e perguntado 
sobre se o ritual era pertinente, o padre, compreensivo e diplomático, diz entender que “as 

6 Veja-se, por exemplo, a observação de Jeremy Lawrence: “The most notable fact about both the Legatio 
and Fides religio moresque Aethiopum is the large space given in each case to the actual words of Ethiopian 
informants, unaccompanied by comment, censorship or improving gloss” (LAWRENCE, 1994, p. 320).
7 “Credo unam Sanctam Catholicam, & Apostolicam Ecclesiam, credo unum batismum, qui est remissio 
peccatorum, spero resurrectionem mortuorum, & vitam venturi sæculi” (GÓIS, 1541, p. 56).
8 “Credo sanctos Profetas, & Apostolos, Martyres, & confessores, veros Christiani imitatores fuisse” (GÓIS, 
1541, p. 57).



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

345Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

cousas de Deus que eram feitas a boa fé sem mau engano e em seu louvor que eram boas, 
mas que tal ofício como aquele não o havia em nossa Igreja” (ÁLVARES, 1989, p. 187).  
O texto de Sāgā za-Ab, pelo menos aquele que chegou a nós, em língua latina e sob a sujeição 
e o crivo de Góis, apresenta contradições flagrantes sobre o sacramento do batismo: ao mes-
mo tempo em que diz que crê num só batismo, o autor afirma que “também, em recordação 
do baptismo de Cristo, nos baptizamos todos os anos no dia da Epifania do Senhor” (GÓIS, 
1945, p. 169)9. 

Outro exemplo é o problema altamente controverso do monofisismo, tema de que cons-
cientemente se esquivam tanto Francisco Álvares quanto Sāgā za-Ab, por saberem estar 
lidando com assunto a exigir cautela: quando o sacerdote etíope diz de Jesus Cristo como 
“tão perfeito Deus como perfeito homem”, deve haver aí ou uma sentença propositadamente 
incompatível com o cristianismo copta ou uma emenda de Góis. Desde o Concílio de Cal-
cedônia, em 451, a Igreja Copta de Alexandria vinha mantendo sua autonomia em relação 
ao restante da cristandade justamente em função de uma crença sobre a natureza de Cristo. 
O Concílio reafirmou a doutrina católica ortodoxa, legitimando a figura de Jesus como a 
segunda pessoa da Trindade e sua dualidade divina e humana, contra heresias ensinadas por 
Nestório, acusado de “dividir Cristo, de afirmar dois Cristos e dois Filhos, isto é, o homem 
e o Deus”, e por Êutiques, que admitia “uma só natureza em Cristo, e não duas, humana 
e divina” (SIMONETTI, 2002, p. 996 e 956). Ao final de seu texto, Sāgā za-Ab retoma, 
com consciência, a questão das heresias e esforça-se por condenar os diversos heresiarcas da 
história antiga, em proposições visivelmente mais católicas do que etiópicas: põe em xeque 
os ensinamentos de Ário, principis hæreticorum (“príncipe dos hereges”), Nestório e Êutiques, 
e reafirma que “desde o começo da primitiva Igreja, os nossos certamente reconheceram o 
Pontífice Romano como primeiro Bispo, e hoje lhe obedecemos como a Vigário que é de 
Cristo” (GÓIS, 1945, p. 181)10. Naturalmente essa afirmação terá sido ou adequação con-
veniente de Sāgā za-Ab, depois de suas disputas com os teólogos da corte, ou uma emenda 
posterior de Góis11. 

9 “Item, in memoriam Christi baptismi, singulis annis, omnes in Epiphanijs domini baptizamur” (GÓIS, 
1541, p. 65).
10 “Nostri certè ab exordio primitive Ecclesiae Romanum Pontificem ut primum Episcopum agnouerunt, cui 
etiam hodierno die, ut Christi vicario paremus” (GÓIS, 1541, p. 85).
11 A base teológica de Sāgā za-Ab, que Góis naturalmente não conheceu, eram os Sínodos da literatura etió-
pica posterior à restauração salomônica do séc. XIII, que nosso arcipreste etíope menciona diversas vezes em 
seu testemunho. Os Sínodos fazem parte de uma coletânea de textos que datam do séc. XIV, em geral tra-
duzidos do árabe, a partir de fontes árabes e gregas, mas cujas origens são atribuídas aos próprios apóstolos, 
com autorias pseudoepígrafas. Como ensina Bausi, “The Sinodos is a work of canon law concerned with every 
aspect of the life of the Church: election of the bishop, ordination of the ecclesiastical hierarchy, liturgy of the 
Eucharist, observance of the holy days, penitence for those who violate the canon law, and so on. […] In the 
Sinodos we can distinguish three sections: 1. A section composed of pseudo-apostolic and pseudo-clementine; 
2. The canons of the so-called ‘provincial’ councils and of Nicea; and 3. A section composed of homilies and 
treatises” (BAUSI, 1992, p. 16).



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

346Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

Como se vê, o texto da Fides parece ter sido submetido a certa “censura” prévia, ou 
crivo ideológico, seja de Góis, seja do próprio Sāgā za-Ab, no sentido de apagar elementos 
polêmicos ou heterodoxos que, por certo, seriam refutados pelos teólogos e conselheiros 
eclesiásticos da corte de D. João III. Ambos conheciam, em parte, a natureza melindrosa da 
ortodoxia católica, embora não estivessem conscientes de seus limites e dos poderes de suas 
instituições. No entanto, a censura prévia (de quem quer que tenha sido, e se de fato aconte-
ceu nos termos em que aqui se considera), bem como a tentativa de evidenciar a submissão 
da Igreja Copta etíope ao poder da Santa Sé de Roma, não foram capazes de eliminar certos 
elementos mais acentuadamente controversos das práticas religiosas da Etiópia, algumas já 
inclusive observadas e catalogadas por Francisco Álvares, como a circuncisão, a guarda do 
sábado, as práticas alimentares, o casamento de clérigos e a definição de “semicristãos” que 
se atribuía às crianças que morriam pagãs12.    

Sāgā za-Ab menciona tudo isso, e o faz sem rodeios. E aí estão os aspectos mais im-
pugnáveis do seu testemunho que Góis legitima. Algumas das práticas e rituais religiosos 
da Etiópia foram prontamente identificados com judaísmo, com influências islâmicas ou 
mesmo com luteranismo. Giuseppe Marcocci (2012, p. 198-199) sugere que, ao colocar em 
cena essas práticas, a versão goisiana do texto de Sāgā za-Ab procura evitar certas relações e 
identificações com heresias: ritos religiosos como circuncisão e práticas alimentares foram, 
na Fides, associados não ao judaísmo ou ao islamismo, mas a Jesus Cristo e a Paulo de Tarso, 
que também foram circuncidados; e o casamento de clérigos mostrou-se elemento exterior 
de pouca monta, que não levava à heterodoxia nem podia ter analogia com protestantismo e 
anabatismo. Mas nada disso parece ter sido bastante para convencer os olhares inquisitoriais. 

O texto se complica ainda mais quando Sāgā za-Ab usa seu relato também como espaço 
para se queixar contra os maus tratos e humilhações que sofrera na corte. O monge etíope 
fora submetido a interrogatório por dois teólogos formados na Sorbonne, Diogo Ortiz de 
Villegas, bispo de São Tomé e deão da Capela Real, e Pedro Margalho, doutor em teologia 
e cosmógrafo, ambos mencionados no texto como aqueles com quem Sāgā za-Ab tivera 
“frequentes disputas”13. A considerar a irrelevância das práticas religiosas diante da fé, o 

12 O texto da Sāgā za-Ab diz que “nesses dias santíssimos [sábado e domingo], as almas dos fiéis defuntos 
não sofrem no purgatório. Deus concedeu-lhes este repouso até que de lá saiam, terminando o tempo de seus 
padecimentos, castigo dos pecados que no mundo cometeram” (GÓIS, 1945, p. 166). É possível que o sacer-
dote etíope, ao afirmar isso, esteja se baseando no Apocalipse de Paulo, apócrifo do séc. IV, de que resta uma 
cópia em língua etiópica, em que o apóstolo de Jesus, descendo aos infernos, pede intercessão pelas almas dos 
condenados, e Deus concede aos supliciados um dia e uma noite de descanso aos domingos por toda a eter-
nidade. Pode ser que Góis tenha substituído “inferno” por “purgatório”, inicialmente porque o purgatório foi 
uma invenção católica do séc. XII (os etíopes não devem ter conhecido o conceito), e depois porque, segundo 
a crença católica, as almas, uma vez arremessadas ao inferno, de lá não saem mais.
13 Elaine Sanceau afirma que, antes da publicação da Fides, ninguém se importara com as diferenças religiosas 
da Etiópia e ninguém tinha visto os etíopes como heréticos (SANCEAU, 1944, p. 168). Mas não é verdade. 
O próprio Pedro Margalho, no seu Physices Compendium (1520), já havia caracterizado o cristianismo copta 
etíope por meio de “heresias, falsos dogmas, observância da Lei Velha” (MARCOCCI, 2012, p. 160).



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

347Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

arcipreste etíope denunciou que fora “censurado por estas e outras coisas, que em nada afe-
tam a crença”14, e que “me proibiram (desconheço por que motivos piedosos) de receber o 
Corpo do Senhor, desde que cheguei a Portugal – há já sete anos –, e (não o direi sem dor 
e sem lágrimas) me têm considerado entre os irmãos cristãos como étnico e excomungado” 
(GÓIS, 1945, p. 177)15. Corroborava sua denúncia da injúria buscando a autoridade da 
Epístola de Tiago: “Quem desdenha a seu irmão, ou o julga, desdenha e julga a lei” (GÓIS, 
1945, p. 180)16. Os protestos de Sāgā za-Ab foram mal recebidos pelo oficial da Inquisição, 
que comunicou seus achados ao inquisidor-geral, D. Henrique, conforme se viu. António 
Baião observa que, mais de 30 anos depois, quando Góis se viu como réu no tribunal do 
Santo Ofício, tudo parecia pesar contra seu testemunho, inclusive o fato de, à época da 
edição de seu livro sobre a Etiópia, ele ter posto razões mais fortes em defesa da sua religião 
na boca pagã do embaixador do Preste João do que na do bispo Adaim (BAIÃO, 1919, I, 
p. 36). Os argumentos do arcipreste etíope tinham ganhado relevo e importância excessiva 
num debate teológico que por si já tinha sido definido pela ortodoxia da Igreja, enquanto 
as refutações dos teólogos debatedores sequer tinham sido mencionadas no livro. Góis, no 
afã de evidenciar o testemunho de seu amigo Sāgā za-Ab, não se deu conta de que o imenso 
edifício argumentativo da ortodoxia católica não entrava em cena, ou entendeu que ele não 
era o centro das questões postas no livro.

Góis, contudo, a contragosto, parece ter entendido o recado de D. Henrique. Luís Filipe 
Barreto (2002, p. 81) diz que o cardeal “em 28 de julho de 1541, proíbe Damião de Goes 
de escrever sobre assuntos religiosos e incentiva-o a desenvolver outras escritas. E na verdade, 
Goes jamais voltará a publicar seja o que for directamente sobre matérias religiosas”. Não 
há registro de uma proibição formal, mas Góis pode ter assim entendido, quando, já como 
cronista-mor da Torre do Tombo e historiador dos feitos de D. Manuel, mais de 25 anos 
depois, voltou à matéria da Etiópia entre 1566-1567 na terceira parte da sua Crônica do feli-
císsimo rei D. Manuel, e aproveitou para publicar uma vez mais o testemunho de Sāgā za-Ab, 
agora numa versão abreviada e em português que ele mesmo preparara. Na versão nova, Góis 
excluiu boa parte do texto original, possivelmente os elementos que ele próprio julgou proble-
máticos ou heterodoxos: omitiu citações de São Paulo sobre casar para não arder no inferno; 
passagens sobre costumes da lei antiga; uma explicação biológica para a circuncisão feminina 
e outro longo trecho em defesa da circuncisão; a explicação sobre o conceito de semicristãos 
e a defesa de que, para ser convertido, o indivíduo deve primeiro ouvir os sermões da igreja 

14 “ut ego de hac re, & de alijs, quæ minime ad veram fidem spectabant, reprehensus fui” (GÓIS, 1541, p. 78).
15 “A quibus (nescio quam pie) mihi interdictum est sumere corpus Dominicum postquam in Lusitaniam 
veni quod spacium est septem annorum & (id quod sine dolore ac lachrimis dicam) reputor inter fratres 
Christianos tamquam Ethnicus & Anathem. De quibus rebus ille, qui omnia vegetat, cuiús iudicio omnia 
comitto” (GÓIS, 1541, p. 83). Ethnicus, que Dias de Carvalho traduziu como “étnico”, seria traduzido 
melhor como “gentio”, “pagão”.
16 “Qui detrahit fratri, aut qui iudicat fratrem suum, detrahit legi et iudicat legem; si autem iudicas legem” 
(Epístola de Tiago 4, 11).



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

348Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

(ou seja, uma condenação das conversões em massa praticadas pela Igreja Católica); os no-
mes dos teólogos da corte e as disputas com eles sobre a máxima “o que entra pela boca não 
suja a alma”; as queixas de Sāgā za-Ab de que fora censurado por suas crenças e proibido de 
receber a comunhão, bem como sua apologia da tolerância religiosa; e por fim, o trecho em 
que o monge etíope afirma que nenhum português antes de Góis expressara o desejo de que 
ele escrevesse um testemunho sobre sua religião (GÓIS, 1954, III, p. 223-233). Em síntese, 
a nova versão que foi para a Crônica deve conter pelo menos a metade do texto original do 
monge etíope, e resumiu-se a uma essência meramente informativa. Os tempos eram outros. 

O tratado de Sāgā za-Ab, conforme já se disse, ocupa boa parte da Fides. Em tese, é ele a 
razão de existir do livro, embora não seja a única voz entre os discursos que ali coexistem. Se 
assim for, é razoável perguntar as motivações que levaram Damião de Góis a dar crédito ao 
obscuro representante de uma Etiópia longínqua, nação que, embora já tendo perdido muito 
de seu fascínio na década de 1530, ainda soava como a terra do Preste João, mas também 
como o país que oferecia bons recursos para a consolidação do poder da coroa portuguesa 
na região do mar Vermelho, especialmente depois que Afonso de Albuquerque, tendo con-
quistado regiões do golfo Pérsico, bem como Malaca e Goa décadas antes, vinha mantendo 
razoável controle do comércio no Índico (BALDRIDGE, 2012, p. 42).

Há, na verdade, uma confluência de interesses da parte de Góis. O humanista portu-
guês, embora dê voz à Igreja Copta da Etiópia, só o faz, pelo menos inicialmente, como 
registro típico da literatura portuguesa renascentista de Quinhentos, em seu interesse pela 
cultura dos povos distantes, como o fizeram, por exemplo, Duarte Barbosa e Garcia da Orta 
sobre a Índia, Tomé Pires sobre o Oriente e frei Gaspar de Souza sobre a China. Há dife-
renças substanciais, naturalmente. É bom lembrar que o próprio D. Henrique já denunciava 
a ideia de que “hũa coisa he Relatar simprezmente os Ritos de hũa naçam e outra querellas 
corroborar com Razões falsas como faz este embaixador sem auer logo confutaçam delas” 
(SÁ, 1983, p. 67). Ainda que haja aí grandes diferenças (a começar pelo registro de voz dos 
povos nativos), as motivações são muito próximas. Góis, diferentemente da intepretação do 
inquisidor-geral, não quis corroborar os ritos da nação etíope com razões falsas. Por certo 
esteve longe de querer uma síntese entre o catolicismo europeu e as raízes coptas da Etiópia. 
Em vez disso, buscou o conhecimento do outro como forma de ver nele o aliado político e 
militar. Por mais que Góis tenha tido respeito e consideração por seu amigo etíope, lembre-
-se que, com ares de inspiração humanista, em carta a Pietro Bembo, ele chama os etíopes de 
“homens bárbaros da África e da Ásia” (GÓIS, 2009, p. 109). “Bárbaro” (barbarus) tem no 
latim o sentido de “bárbaro”, “estrangeiro”, mas também de “inculto”, “selvagem”, e tudo le-
var a crer que Góis buscasse esse último sentido, a considerar o tom pejorativo da referência.

 Muitos leitores da Fides apontaram no texto certa tendência essencialmente erasmia-
na, com acentos humanistas, irenistas e mesmo ecumênicos (ALMEIDA, 2008, p. 251; 
BARRETO, 2002, p. 80; BATAILLON, 1982, p. 10; TAVARES, 1999, p. 58). Parece 



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

349Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

extemporâneo pensar um sentimento ecumênico da parte de Góis, qualquer que seja o 
seu teor, a levar em conta o anacronismo do termo e da própria ideia que ele carrega, bem 
como a natureza e a estrutura do livro. Na Fides, a voz de Sāgā za-Ab, embora ocupe parte 
substancial do volume, não tem autonomia, não tem existência própria, uma vez que está 
submetida à história de Portugal como um documento a mais entre os arquivos que ga-
rantem os feitos portugueses desde os tempos do infante D. Henrique no séc. XV. E sua 
voz incomodou as autoridades eclesiásticas porque, diferentemente dos povos da Ásia, re-
tratados por Duarte Barbosa ou Tomé Pires, era a voz herética de um país cristão. A Fides 
não é apenas o testemunho de um monge etíope, antes, é o entrelaçamento de vozes que 
discursam em torno de um único mérito heroico: a expansão portuguesa e a edificação de 
seu império ultramarino. 

Giuseppe Marcocci (2008, p. 85), julgando que a intenção de Góis não seja meramente 
informativa, considera que há pelo menos dois objetivos na Fides: a proposta de paz religiosa 
numa Europa dilacerada pela cisão do protestantismo e a apologia do império português. 
É importante lembrar que a recolha de documentos para a elaboração da Fides foi feita no 
período em que Góis esteve em estreito convívio com o círculo humanista e reformista de 
Pádua: a amizade com figuras influentes como Lazzaro Bonamico, Reginald Pole, Pietro 
Bembo e Jacopo Sadoleto, logo depois da temporada em Friburgo, na casa de Erasmo, revela 
talvez um dos mais importantes momentos da vida intelectual de Góis, quando ele transita-
va por espaços humanistas e eruditos, mantendo contatos significativos com o pensamento 
católico reformista. Em Pádua, por exemplo, Góis serviu como intermediário na proposta do 
cardeal Sadoleto, defensor do reformismo, para trazer de volta à Igreja ninguém menos que 
Filipe Melâncton, o grande colaborador de Lutero17. 

Elisabeth Hirsch, no entanto, argumenta que, a despeito das amizades reformistas e das 
tendências humanistas desse período, Góis saiu de Pádua tão católico quanto entrou, e que o 
casamento com a noiva holandesa, de família rigidamente ortodoxa, poderá ter pesado nessa 
decisão (HIRSCH, 1961, p. 243; HIRSCH, 1953, p. 178). Somem-se a isso outras sugestões 
biográficas: Jean Aubin (1996), por exemplo, compondo um painel geral da vida de Góis, 
percebe que a propensão reformista do escritor português parece ter sido ideal de juventude, 
impulso de primeira fase, movido superficialmente por influência de amigos, uma vez que, 
passada essa aptidão, ele voltou ao sectarismo e à ortodoxia católica, destruindo, por orien-
tação de Erasmo, suspeitas protestantes que compuseram seu acervo pessoal, como cartas de 
Lutero e Melâncton. 

De toda forma, é possível imaginar um Góis de tendência reformista e humanista no 
período em Pádua, quando vertia para o latim o testemunho de seu amigo etíope. A con-

17 Em carta ao cardeal Sadoleto, de 1.º de julho de 1537, Góis aceita colaborar com o projeto de trazer Me-
lâncton de volta à Igreja, rogando que Sadoleto não desista do empreendimento e informando, por fim, que 
“a carta que me requereis remeta a Filipe Melâncton, cuidei de transmiti-la por correio fidedigno para Augs-
burgo, no dia seguinte ao da recepção” (GÓIS, 2009, p. 83). 



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

350Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

vivência com Erasmo em 1534, na casa do filósofo holandês em Friburgo, pouco antes da 
permanência em Pádua, terá ensinado ao humanista português o anseio profundo da docta 
pietas, da philosophia christi, a essência de um cristianismo interior, original, ligado ao espíri-
to de tolerância, que caracteriza o eixo do pensamento erasmiano (TORRES, 2002, p. 946). 
Ainda que tudo isso esteja esboçado na totalidade da Fides, especialmente na pobre voz de 
Sāgā za-Ab clamando pela aceitação das diferenças, Góis, na busca da afirmação dos feitos 
portugueses, de que vinha sendo um ágil defensor nos anos finais de 1530, precisou sutil-
mente romper com Erasmo, que sempre viu com reservas o projeto expansionista português 
e sempre suspeitou que a cruzada universal contra os turcos tinha qualquer coisa de intenção 
imperialista (MARGOLIN, 1982, p. 52). Rui Luís Rodrigues (2011, p. 71) argumenta que 
Góis, e não apenas ele, mas os humanistas portugueses que defenderam a expansão maríti-
ma e a guerra movida contra inimigos, por interesses comerciais, precisaram distanciar-se de 
Erasmo e do próprio arcabouço humanista, para defender a moção da violência e as razões 
políticas do Estado.

O plano geral da Fides, com sua moldura narrativa costurando os diversas documentos 
que se entrelaçam, embora dê voz ao diferente e se disponha a replicar o discurso da tole-
rância religiosa (herança dos humanistas e de Erasmo) não parece constituir exatamente 
um projeto de unificação religiosa, de irenismo, de conciliação dos credos cristãos, confor-
me propõe Tavares (1999, p. 172). No plano da obra, era a Etiópia que devia subjugar-se à 
Igreja de Roma, e mesmo Góis, atento às questões diplomáticas e econômicas de seu tempo, 
aceitou que as diferenças ritualísticas entre as duas igrejas não teriam qualquer importância 
na hora de unir as duas nações numa causa política única. Pina Martins (1989, II, p. 487) 
propõe que o livro sobre os etíopes sugere o mesmo projeto que o livro sobre os lapões: a ideia 
de que é preciso conduzir essa gente bárbara e distante, de forma correta, à Santa Sé, por 
meio de homens sábios. Lembre-se, a esse propósito, que a edição francesa de 1541 juntou 
num mesmo volume a Fides e a Deploratio lappianae gentis, como a estampar duas faces de 
um mesmo projeto.

Góis, cronista e investigador, profundamente interessado nas questões portuguesas da 
expansão, defensor dos direitos políticos e econômicos do império marítimo de que se sentia 
parte, sabia da importância da Etiópia naquela altura dos acontecimentos. Sabia da proximi-
dade do país africano com as rotas do mar Vermelho, tão ansiadas pelos portugueses desde 
Afonso de Albuquerque. Sabia que, depois da conquista de territórios no Índico, o fecha-
mento das rotas comerciais aos árabes e venezianos poderia consolidar os interesses mercan-
tis portugueses naquela região. É certo que a Etiópia perderá, nos anos seguintes, muito de 
sua importância militar e econômica, sobretudo depois da derrota e da morte prematura de 
Cristóvão da Gama, que arrastou 400 homens de seu exército para ajudar o país cristão afri-
cano contra os ataques muçulmanos em 1541. Mas Góis, um ano antes, ainda acreditava na 
aliança entre Portugal e Etiópia, e sua recolha de documentos régios e eclesiásticos, somada à 



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

351Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

versão latina do texto de Sagā za-Ab, deixava claro que seu projeto era veicular uma imagem 
ortodoxa da Igreja Copta da Etiópia, bem como subjugá-la à Igreja de Roma. Ao enxergar 
no país africano um aliado comercial e militar no controle do Índico, tinha olhos postos nos 
interesses comerciais de Lisboa e nas ambições colonialistas, de que sempre fora entusiasta. 
Diante disso, deve ter mesmo se decepcionado com a incompreensão do inquisidor-geral, 
que, menos atento aos anseios comerciais e, por sua vez, com olhos postos na unificação 
religiosa dos domínios do império, proibiu a circulação do livro em terras portuguesas. 

A Fides não é exatamente, ou não apenas, um livro sobre a fé, a religião e os costumes 
do povo etíope, como sugerem o título e a parte mais extensa do opúsculo. Começando por 
fazer um relato circunstanciado dos feitos portugueses à época do infante D. Henrique, o 
livro é uma narrativa da expansão ultramarina portuguesa, em que a Etiópia entra como um 
personagem a mais nas relações diplomáticas e econômicas entre Portugal e os povos longín-
quos, uma nação a ser trazida de volta às verdades da Santa Sé. A continuidade das relações 
entre Portugal e Etiópia deverá mostrar isso. Quando lá chegaram em 1555, os jesuítas não 
tinham outra intenção senão converter os nativos e emendá-los de suas bárbaras heresias, até 
serem de lá expulsos em 1634, vinte anos depois de terem sido expulsos também do Japão, 
com projeto semelhante. Já em seu tempo, longe de querer propor diálogo entre as crenças 
coptas e a verdade da Igreja de Roma, como suposto plano de ecumenismo, Góis sugeria 
que os etíopes se sujeitassem à autenticidade católica, para que a incorporação da Etiópia ao 
plano do catolicismo facilitasse antigos propósitos políticos: ocupar terras próximas do mar 
Vermelho para anular os projetos comerciais dos turcos.

A insistência na profecia do unus pastor na carta-dedicatória ao papa Paulo III incluída 
na Fides, fórmula que, de resto, estivera também na Carta das novas de 1521 (“por que seja 
feyto huũ soo curral & huũ soo pastor”), respondia a um anseio de fundo milenarista, tipi-
camente manuelino (MARCOCCI, 2008, 2012), de evangelização dos povos bárbaros, de 
consolidação da verdade católica e de fortalecimento das práticas políticas e mercantilistas 
do império português que avançava pelo mundo. Disposto a consentir na violência da colo-
nização, ou pelo menos a ignorar-lhe a bruta maneira de se fazer presente nos domínios do 
império, com o pretexto da evangelização, a Fides, religio moresque Aethiopum não é um livro 
tão erasmiano quanto se pensa, ainda que proponha a aceitação humanista das diferenças e 
dê voz aos indefesos. Erasmo entra ali mais como discurso do que como prática – insolúvel 
contradição. É preciso reconhecer, todavia, que Damião de Góis e o inquisidor-geral D. 
Henrique falavam, na verdade, a mesma língua, mas com instrumentos tão notadamente 
distintos, que um não pôde entender o outro. 



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

352Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

Fontes primárias

ÁLVARES, Francisco. Verdadeira informação das terras do Preste João das Índias. Introd. 
Neves Águas. Lisboa: Publicações Europa-América, 1989.

CORTESÃO, Armando; THOMAS, Henry (orgs.). Carta das novas que vieram a El Rei 
Nosso Senhor do descobrimento do Preste João (Lisboa, 1521). Lisboa: Bertrand, 1938.

GÓIS, Damião de. Correspondência latina. Trad. Amadeu Torres. Coimbra: Imprensa da 
Universidade de Coimbra / Associação Portuguesa de Estudos Neolatinos, 2009.

GÓIS, Damião de. Crónica do felicíssimo rei D. Manuel. 4 v. Coimbra: Por Ordem da 
Universidade, 1949-1954.

GÓIS, Damião de. Fides, religio, moresque Aethiopum sub imperio Preciosi Ioannis (quem 
vulgò Presbyterum Ioannem vocant) degentium, unà cum enarratione confoederationis ac 
amicitie inter ipsos Aethiopum Imperatores, & Reges Lusitaniae initiae, Damiano a Goes Equite 
Lusitano autore ac interprete. Parisiis: apud Christianum Wechelum, 1541 [versão digital 
disponível em https://digitalis-dsp.uc.pt/bg5/UCBG-VT-20-7-2/UCBG-VT-20-7-2_item1/
index.html].  

GÓIS, Damião de. Opúsculos históricos. Trad. Dias de Carvalho. Porto: Livraria Civilização 
Editora, 1945.

Referências

ALMEIDA, Maria da Conceição Silveira. Damião de Góis e seu amigo Zaga-Zabo: a 
heterogeneidade enunciativa na Fides, Religio Moresqve Aethiopvm. Tese (Doutorado em 
Letras Clássicas), Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2008.

ANDRADE, António Alberto B. de. Francisco Álvares e o êxito europeu da verdadeira 
informação sobre a Etiópia. Lisboa: Junta de Investigações Científicas do Ultramar, 1982. 

AUBIN, Jean. Damião de Gois dans une Europe évangélique. In: AUBIN, Jean. (ed.). Le 
latin et l’astrolabe. Recherches sur le Portugal de la Renaissance, son expansion en Asie et les 
relations internationales. Paris: Calouste Gulbenkian, 1996. p. 197-227.

BAIÃO, António. Episódios dramáticos da Inquisição Portuguesa. 2 v. Porto / Rio de Janeiro: 
Renascença Portuguesa / Luso-Brasiliana, 1919.

BALDRIDGE, Cates. Prisoners of Prester John: The Portuguese mission to Ethiopia in search 
of the mythical king, 1520-1526. North Carolina: MacFarland & Company, 2012.

BARRETO, Luís Filipe. Damião de Goes. Os caminhos de um humanista. Lisboa: CTT 
Correios de Portugal, 2002.



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

353Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

BATAILLON, Marcel. Le cosmopolitisme de Damião de Góis. In: BATAILLON, Marcel. 
Études sur le Portugal au temps de l’Humanisme. Coimbra: Por Ordem da Universidade, 
1952.

BATAILLON, Marcel. Damião de Góis. In: PINA MARTINS, José V. de. Humanisme et 
Renaissance de l’Italie au Portugal: les deux regards de Janus. 2 v. Lisboa / Paris: Calouste 
Gulbenkian, 1989. p. 1-16.

BAUSI, Alessandro. Heritage and Originality in the Ethiopic Sinodos. Journal of Ethiopian 
Studies, v. 25, p. 15-33, 1992.

FICALHO, Conde de. Viagens de Pêro da Covilhã. Lisboa: Imprensa Nacional / Casa da 
Moeda, 1988.

HIRSCH, Elisabeth Feist. Damião de Góis. Trad. Lia Correia Raitt. 2. ed. Lisboa: Serviço de 
Educação e Bolsas / Fundação Calouste Gulbenkian, 2002.

HIRSCH, Elisabeth Feist. Damião de Goes’ contacts among diplomats. Bibliothèque 
d’Humanisme et Renaissance, t. 23, n. 2, p. 233-251, 1961.

HIRSCH, Elisabeth Feist. The Friendship of the “Reform” Cardinals in Italy with Damião 
de Goes. Proceedings of the American Philosophical Society, v. 97, n. 2, p. 173-183, 1953.

HIRSCH, Elisabeth Feist. The Friendship of Erasmus and Damião de Goes. Proceedings of 
the American Philosophical Society, v. 95, n. 5, p. 556-568, 1951.

LAWRENCE, Jeremy. The Middle Indies: Damião de Góis on Prester John and the 
Ethiopians. Renaissance Studies, v. 6, n. 3-4, p. 306-324, 1992.

MARCOCCI, Giuseppe. A consciência de um Império: Portugal e seu mundo (sécs. XV-
XVII). Coimbra: Editora da Universidade de Coimbra, 2012.

MARCOCCI, Giuseppe. A fé de um império: a Inquisição no mundo português de 
Quinhentos. Revista de História, n. 164, p. 65-100, 2011a.

MARCOCCI, Giuseppe. A fundação da Inquisição em Portugal: um novo olhar. Lusitania 
Sacra, n. 23, p. 17-40, 2011b.

MARCOCCI, Giuseppe. Gli umanisti italiani e l’impero portoghese: una interpretazione 
della Fides, Religio, Moresque Æthiopum di Damião de Góis. In: LUPETTI, Monica (ed.). 
Traduzioni, imitazioni, scambi tra Italia e Portogallo nei secoli. Florença: Olschki, 2008. p. 
61-124.

MARGOLIN, Jean-Claude. Damião de Góis et Erasme de Rotterdam. In: PINA MARTINS, 
José V. de. Humanisme et Renaissance de l’Italie au Portugal: les deux regards de Janus. 2 v. 
Lisboa / Paris: Calouste Gulbenkian, 1989.

PINA MARTINS, José V. de. Damião de Góis, humaniste européen. Braga: Barbosa & Xavier, 
1982. 

PINA MARTINS, José V. de. Humanisme et Renaissance de l’Italie au Portugal: les deux 



O livro de Damião de Góis sobre a Etiópia

Luís André Nepomuceno

354Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 24, n. 52, p. 335-354, jan./abr. 2023 | www.revistatopoi.org

regards de Janus. 2 v. Lisboa / Paris: Calouste Gulbenkian, 1989.

RAMOS, Manuel João. Ensaios de mitologia cristã: o Preste João e a reversibilidade simbólica. 
Lisboa: Assírio e Alvim, 1997.

RODRIGUES, Rui Luís. Reflexões sobre o Humanismo português no alvorecer da época 
confessional. Angelus Novus, n. 2, p. 51-80, 2011.

SÁ, Artur Moreira de (org.). Índices dos livros proibidos em Portugal no séc. XVI. Lisboa: 
Instituto Nacional de Investigação Científica, 1983.

SANCEAU, Elaine. The Land of Prester John: A Chronicle of Portuguese Exploration. New 
York: Alfred A. Knopf, 1944. 

SIMONETTI, Manlio. Monofisitas. In: Dicionário Patrístico e de Antiguidades Cristãs. Trad. 
Cristina Andrade. Petrópolis: Vozes, 2002.  

TAVARES, José Fernando. Damião de Góis: um paradigma erasmiano no humanismo 
português. Lisboa: Editora Universitária, 1999.

THOMAZ, Luiz Filipe. A idéia imperial manuelina. In: DORÉ, A.; LIMA, L. F. S.; SILVA, 
L. G. Facetas do Império na História: conceitos e métodos. São Paulo: Editora HUCITEC, 
2008. p. 39-104.

TORRES, Amadeu. Damião de Góis no V° Centenário do seu Nascimento: Erasmismo e 
“Philosophia Christi”. Revista Portuguesa de Filosofia, t. 58, fasc. 4, p. 943-952, 2002.

TORRES, Amadeu. Noese e crise na epistolografia goisiana. 2 v. Paris: Fundação Calouste 
Gulbenkian / Centro Cultural Português, 1982.


