
50Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro*

RESUMO
O objetivo do presente ensaio é analisar como tratados e manuais de confissão, que circu-
laram em Portugal do final do século XIV ao início do XVI, ensinavam os eclesiásticos do 
reino, sobretudo os confessores, a apregoar a palavra divina. Partindo do pressuposto de 
que os referidos livros foram decisivos na fixação e manutenção de regras concernentes ao 
uso dos sacramentos da Igreja, este trabalho busca interrogar em que medida a confissão 
penitencial passou a servir, nessa época, não só como ferramenta inquiridora, mas também 
como um dos principais veículos catequéticos. Mais precisamente, com ênfase, pois, sobre 
tais guias morais, este texto destaca o papel que os curas de almas precisavam desempenhar, 
em suas paróquias, para transmitir aos fiéis leigos as advertências e os conselhos elaborados 
por bispos e outros eclesiásticos cultivados desse período.
Palavras-chave: Portugal; confissão penitencial; purgação dos pecados; tratados de confis-
são; confessores.

ABSTRACT
The purpose of this essay is to analyze how treaties and manuals of confession, which 
circulated in Portugal between the fourteenth- and early sixteenth centuries,, taught the 
clergymen of the kingdom, especially the confessors, how to proclaim the word of God. 
Starting from the role conferred to these books in fixing and enforcing rules concerning 
the use of the sacraments of the Church, this work tries to probe how penance confession 
started to be used at that time not only as an inquiring tool, but also as one of the main 
instruments for catechesis. More precisely, with emphasis, about such moral guidance, the 
text aims to highlight the role that soul shepherds needed to play in their parishes in order 
to be able to pass to the lay faithful warnings and pieces of advice prepared by bishops, and 
other cultivated clergymen in that period.
Keywords: Portugal; penance confession; purge of sins; treaties of confession; confessors.

Artigo recebido em 8 de março de 2015 e aprovado para publicação em 19 de maio de 2015.
* Doutor em História pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho (UNESP) e professor 
do Programa de Pós-Graduação em História da mesma universidade, no campus de Franca (SP), Brasil. 
É também bolsista FAPESP/CAPES (Processo nº 2014/13125-9).  Projeto Temático financiado pela FA-
PESP: Escritos sobre os Novos Mundos: Teorias, métodos e constituição de bancos de dados digitais.  
E-mail: teodoro400@yahoo.com.br.

DOI - http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X0173204



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

51Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

***

O funcionário régio Garcia de Resende destacou-se, nas primeiras décadas do século 
XVI, pela compilação de diferentes tipos de obras, como o Cancioneiro Geral e a Crónica 
de D. João II.1 Nessa crônica, ao falar das qualidades de D. João II para legar exemplos de 
virtudes às gerações futuras, mostrou-se impressionado com as práticas penitenciais de seu 
retratado.2 Comentou, a esse respeito, que “o seu confessor, o bispo de Viseu, D. Diogo Or-
tiz”, o considerava um pecador, mas também “um singular penitente”.3 Adiante, acrescentou 
que, após a morte deste,

[...] o bispo do Tânger e o prior do Crato secretamente estavam a sós, com a casa despejada, 

pelo fato de outros senhores terem ido a suas pousadas ordenar a partida para Silves. Como 

ambos eram feitores do rei, aceitos sempre com ele, abriram uma caixa, da qual este monarca 

sempre trazia consigo a chave, isso porque ouviram dizer e suspeitavam que ele colocara ali 

peçonha a qual usaram para matar o bispo D. Garcia [...] Abrindo a caixa com esta boa e leal 

intenção de bons criados, acharam nela um confessionário e umas disciplinas, e um áspero cilício 

[...] (grifos nossos).4

Tal cena instiga-nos a refletir sobre os motivos que levariam D. João II a possuir tanto 
dois objetos para autoflagelação — um áspero cilício e um chicote de disciplinas — quanto 
um confessionário, isto é, um breve manual de confissão. Se esses dois instrumentos peda-
gógicos poderiam ser usados para o monarca açoitar a si mesmo e provar, pelas feridas dei-
xadas em seu corpo, que estava arrependido por seus deslizes, o manual de confissão servia, 
contudo, como guia elucidativo no qual encontraria comentários sintéticos a respeito dos 
pecados mortais e dos princípios elementares da confissão penitencial.5 Daí se pode inferir 
que esse pequeno livro foi a única peça descoberta pelos eclesiásticos que ajudaria o referido 
rei a entender como o sacramento da Penitência era ministrado.

Malgrado o cronista Garcia de Resende tenha mencionado o nome de objetos relacio-
nados com a prática da penitência que supostamente eram utilizados por um monarca, suas 
impressões podem nos guiar, de saída, pela análise do papel dos manuais de confissão na 

1 SERRÃO, Joaquim. Figuras e caminhos do Renascimento em Portugal. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da 
Moeda, 1994, p. 15-45.
2 Sobre os contornos morais do fazer cronístico em Portugal nessa época, sugiro: FRANÇA, Susani Silveira 
Lemos. Os reinos dos cronistas medievais (Século XV). São Paulo: Annablume, 2006, p. 118-142.
3 RESENDE, Garcia de. Crónica de D. João II e Miscelânea. Ed. Joaquim Serrão. Lisboa: Imprensa Nacional 
Casa da Moeda, 1973, p. XXIII.
4 RESENDE, Garcia de. Crónica de D. João II e Miscelânea, p. 287-288.
5 BRAGANÇA, Joaquim. Liturgia e espiritualidade na Idade Média. Universidade Católica Editora, 2008, 
p. 579.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

52Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

formação moral não apenas de governantes ou de grandes figuras nobres, mas também de 
homens comuns, pois esse tipo de livro era recheado de lições morais direcionadas aos cris-
tãos em geral.6 Mesmo que poucos — como D. João II — fossem os leigos iniciados na arte 
da leitura, os fiéis poderiam apreender os ensinamentos contidos nas páginas desses manuais 
por intermédio dos próprios sacerdotes, que eram imbuídos da tarefa de divulgar conselhos 
e informações concernentes ao sacramento da Penitência em suas paróquias ou durante os 
sermões apregoados em praças públicas.7

O próprio Garcia de Resende escreveu, em meados do Quinhentos, uma espécie de ma-
nual de confissão, conhecido como Memorial dos pecados, no qual incita homens casados, ve-
lhos, mancebos e viúvos a confessarem humildemente seus pecados para o confessor. Segun-
do ele, cada fiel cristão “deve olhar para o estado em que vive e observar se faz o necessário e 
o que é obrigatório de se fazer”.8 A partir de obras como essa e de muitas outras ainda mais 
detalhadas e volumosas eram definidos, como veremos, os procedimentos a serem adotados 
para os fiéis cristãos purgarem seus pecados.

Garcia de Resende inicia o referido manual sugerindo que o penitente faça a seguinte 
oração antes de encontrar com seu confessor: “Senhor, por Tua paixão e infinita misericór-
dia, queiras abrir meu entendimento, memória e vontade, para que eu, com muita contrição 
e arrependimento,possa confessar todos meus pecados, fazer verdadeira penitência e saber de 
outros guardar”.9 O esperado por esse letrado era que o penitente, ao mentalizar ou ditar em 
voz alta essa oração, chegasse à confissão penitencial já sensibilizado pela dor de seus peca-
dos e mais focado no exame de sua vida. Tão focado que deveria, nas palavras de Garcia de 
Resende, se colocar “de joelhos aos pés do confessor com muito acatamento e com o rosto 
baixo [...]”.10 Numa época em que os gestos eram reconhecidos como espelhos da alma,11 o 
rosto baixo e, principalmente, o corpo prostrado refletiam, na opinião de muitos clérigos, 
uma imagem de dor e contrição, ou melhor, revelavam ao mundo o arrependimento guar-
dado no fundo da consciência.

Garcia de Resende esteve longe, contudo, de angariar a mesma confiabilidade que os 
eclesiásticos diocesanos gozavam, já que estes eram considerados a autoridade máxima nos 
bispados e arcebispados em assuntos relacionados com o uso dos sacramentos da Igreja. Por 

6 MICHAUD-QUANTIN, Pierre. Les méthodes de la pastorale du XIIIeauXVesiècle, Miscellanea
mediaevalia, v. 7, 1970.
7 ROUCHE, Michel. Histoire de l’enseignement et de l’ éducation. Paris: ÉditionPerrin, 2003, p. 634-635. Cf. 
SAENGER, Paul. La lectura en los últimos siglos de la Edad Media. In: CHARTIER, Roger; CAVALLO, 
Guglielmo (Org.). Historia de la lectura. Madri: Taurus, 2011, p. 183.
8 RESENDE, Garcia de. Breve memorial dos pecados e cousas que pertenecem ha confissam hordenado. Ed. Joa-
quim Bragança. Lisboa: [s. n.], 1980, p. 24.
9 RESENDE, Garcia de. Breve memorial dos pecados e cousas, op. cit., p. 24.
10 Idem.
11 SCHMITT, Jean-Claude. La raison des gestes dans l’Occident Médiéval. gestes dans l’Occident Médiéval. 
Paris: Gallimard, 1990, p. 38-39.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

53Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

isso, embora esse nobre tivesse compilado um opúsculo em forma de manual de confissão, 
os tratados elaborados por clérigos cultivados eram os livros mais indicados para auxiliar 
os confessores no exame da consciência dos fiéis. Clérigos como o já mencionado D. Diogo 
Ortiz — confessor de D. João II — que, conquanto não nos tenha legado tratados especí-
ficos sobre a confissão penitencial ou sobre os pecados mortais, elaborou, todavia, a célebre 
obra O catecismo pequeno, na qual reservou algumas páginas, sobretudo os últimos capítulos, 
para advertir os sacerdotes a respeito do modo como deveriam intervir na vida dos cristãos 
pecadores. Ao contrário, portanto, de Garcia de Resende, que procurou transmitir apenas 
breves lições aos penitentes, D. Diogo Ortiz foi mais além e redigiu algumas prédicas acerca 
do que julgava ser a eficiência pedagógica e reabilitadora do sacramento da Penitência.

No momento em que D. Diogo Ortiz começa a esquadrinhar os sacramentos da Igreja, 
esclarece aos seus leitores que “a Penitência é ordenada diretamente contra os pecados mor-
tais e é uma tábua que temos depois de perdida e britada a nave da inocência”.12 Acerca das 
possibilidades de recuperação das almas consideradas pecadoras, S. Tomás de Aquino — 
uma das principais autoridades do pensamento escolástico —, de maneira semelhante a esse 
bispo, asseverara, na Suma Teológica, que, enquanto o Batismo, a Eucaristia e a Confirmação 
eram sacramentos necessários para prevenir os cristãos, a Penitência não passava, entretanto, 
de um recurso utilizado para salvá-los depois de terem cometido algum ato pecaminoso. 
Em outras palavras, na opinião do Doutor Angélico, se “os três sacramentos precedentes 
(Batismo, Eucaristia e Confirmação) garantiriam a integridade do navio”, a Penitência era a 
principal esperança num eventual “naufrágio”, por conseguir socorrer as almas “afogadas”.13 
Ao comparar a vida a uma viagem por fortes e impetuosos mares, tanto D. Diogo Ortiz 
quanto Tomás de Aquino concluíram seu raciocínio, afirmando que a confissão penitencial 
nada mais era do que “a segunda tábua depois do naufrágio”. Por meio de uma linguagem 
metafórica tão cara aos principais teólogos da época, ambos buscaram, nesse sentido, orien-
tar os leitores de seus tratados a reconhecerem o sacramento da Penitência como uma espécie 
de “escola” de reabilitação de pecadores, a qual poderia, segundo eles, corrigir as máculas de 
muitos fiéis, na medida em que os redirecionava para uma vida considerada mais virtuosa.

Vista como caminho para atingir a salvação, como base para remissão dos pecados e 
como prática de exortação das virtudes, a confissão penitencial impôs-se, desse modo, a 
partir do século XIII, como um sacramento importante e que merecia a atenção dos com-
piladores eclesiásticos para confeccionarem livros específicos a seu respeito.14 Além de obras 
como O catecismo pequeno, de D. Diogo Ortiz, foi redigido, em Portugal, outro tipo de 
tratado com regras ainda mais precisas e ordenadas para regular os usos do sacramento da 

12 DIOGO ORTIZ. O catecismo pequeno. Ed. de Elsa Maria Branco da Silva. Lisboa: Edições Colibri, 2001, 
p. 261.
13 TOMÁS DE AQUINO. Suma teológica. São Paulo: Edições Loyola, 2006, v.IX, quest. 84, art. 7, p. 480-481.
14 MINOIS, Georges. Le confesseurduroi. Les directeurs de conscience sous la monarchie française. Paris: 
Fayard, 1988, p. 104-105.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

54Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

Penitência. Vale adiantar que todo o ensinamento que se encontra neste gênero, chamado 
de tratado de confissão, foi elaborado para explicar aos homens os prejuízos de cometerem 
algum pecado e, paralelamente, os benefícios que o reconhecimento dos erros lhes traria. 
São livros destinados, assim, a mostrar aos fiéis a existência, no mundo, de sinais da presença 
de Deus que estava apagada de suas vidas, segundo os teólogos dessa época, em razão da 
mácula de seus deslizes.15

Entre os tratados de confissão confeccionados em solo português e conhecidos em língua 
vernácula, o primeiro que aparece — nos moldes difundidos largamente no meio clerical 
nesse período — é o Livro das confissões, de Martín Pérez, compilado no ano de 1399, pelo 
religioso Roque de Thomar, no mosteiro cisterciense de Alcobaça. Tempos depois, mais pre-
cisamente em 1488, surge o Sacramental, do clérigo leonês Clemente Sánchez, e, em 1489, o 
Tratado de confissão, de um compilador anônimo e que, apesar do nome, não passava de um 
simples manual, obras essas que foram impressas na mesma cidade portuguesa de Chaves. A 
refundição desses tratados foi importante não só para a promoção do ensino religioso, mas 
também para divulgar, em língua portuguesa, os nomes e os significados de cada sacramen-
to da Igreja.16 Como até a primeira metade do Quinhentos os confessores letrados de Por-
tugal não tinham ainda o hábito de elaborar seus próprios tratados de confissão, tornou-se 
uma atitude corriqueira buscar, na versão portuguesa dos tratados castelhanos de Pérez, de 
Sánchez, bem como no Tratado de confissão de origem incerta, as bases consideradas funda-
mentais para a formação moral dos confessores.

Na passagem do século XIV para o XV, os prelados portugueses passaram a incentivar a 
compilação de tratados de confissão, na medida em que foram precisando de novos instru-
mentos pedagógicos para instruir os párocos que não dominavam o latim e que mostravam 
não conhecer minimamente os dogmas da Igreja. A respeito da formação moral da clerezia 
ibérica, destaca Sánchez que

[...] muitos sacerdotes, que são curas de almas, não somente são ignorantes para instruir e 

ensinar a fé e crença e as outras coisas que pertencem a nossa salvação, mas ainda não sabem 

o que todo bom cristão deve saber, nem são instruídos, nem ensinados na fé cristã, segundo 

deveriam, o que é mais perigoso é que muitos não sabem as sagradas escrituras.17

Após tecer essas impressões, tal eclesiástico explica que os clérigos com cura de almas 

15 Cf. CHIFFOLEAU, Jacques. Avouerl’inavouable. L’aveu et la procédure inquisitoire à la fin du MoyenAge. 
In: DULONG, Renaud (Dir.). L’aveu. Histoire, sociologie, philosophie. Paris: Puf, 2001, p. 85-89.
16 Para entender melhor a obra desses autores de tratados de confissão, sugiro: SOTO RÁBANOS, Jose Ma-
ría. Visión y tratamiento del pecado en los manuales de confesión de la Baja Edad Media hispana, Hispania 
Sacra, v. LVIII, n. 118, p. 411-447, jul./dec. 2006. MACEDO, José Rivair. Os manuais de confissão luso-
-castelhanos dos séculos XIII-XV, Revista Aedos, v. 2, n. 2, 2009.
17 SÁNCHEZ, Clemente. Sacramental. Ed. José Barbosa Machado. Lisboa: Edições Vercial, 2010, p. 32.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

55Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

precisavam “ser muito bem instruídos e preparados para iluminar os leigos, pois, se assim 
não fossem, estes seriam cegos”,18 Como as obras das principais autoridades do pensamento 
cristão abordavam temas considerados complexos demais e eram geralmente redigidas em 
latim — uma língua pouco familiar, na época, a muitos clérigos diocesanos —, os tratados 
de confissão foram elaborados para proporcionar uma leitura simplificada, mas não menos 
proveitosa e elucidativa sobre as regras que deveriam gerir o ofício dos confessores. Martín 
Pérez explica, por exemplo, que elaborou o Livro das confissões para que os confessores apren-
dessem, “com pouco estudo, a doutrina da vida para as almas salvar”.19 Clemente Sánchez 
usou o mesmo argumento ao confessar os motivos que o levaram a redigir o Sacramental: 
“eu, Clemente Sánchez de Vercial, bacharel em leis, ainda que pecador e indigno, propus 
fazer uma breve compilação das coisas que são necessárias aos curas de almas saber [...]”.20

Entre as lições transmitidas aos confessores por esses eclesiásticos letrados, destacam-se, 
sobretudo, as prédicas a respeito dos usos do termo “penitência”. Visando clarear o significa-
do desse vocábulo, esse mesmo Clemente Sánchez assevera que,

[...] segundo S. Ambrósio, penitência é chorar os pecados passados. Já S. Agostinho diz que a 

penitência é uma vingança que provoca dor e arrependimento por meio da pena e da dor do 

mal feito. E ainda S. Ambrósio diz que penitência é dor de coração e amargura da alma pelos 

pecados que cada um cometeu.21

Assim como tal teólogo, Martín Pérez explica que “penitência, conforme enunciam os 
doutores da santa igreja, é verdade e graça com a qual alvorecemos e choramos pelos males 
que fizemos, com propósito de fazer emenda deles e com vontade de não voltar a praticá-
-los”.22 Na sequência, consegue ser mais enfático ao reunir numa mesma lista os três princi-
pais significados desse vocábulo em questão:

1 — Às vezes, dizemos penitência por ser aos pés do sacerdote e por confessar e receber 

absolvição do clérigo. 2 — Às vezes, chamamos penitência aquela que recebemos do clérigo 

para fazer a Deus emenda dos nossos pecados. 3 — Chamamos, outrossim, penitência aquela 

dor que tem a alma de dentro por seus pecados, uma dor demonstrada, às vezes, do lado de 

fora por lágrimas, gemidos e suspiros.23

Ao revisarem certas autoridades cristãs, tanto Sánchez quanto Pérez mostravam-se con-

18 Ibidem, p. 31.
19 PÉREZ, Martín. Livro das confissões. Ed. de José Barbosa Machado e Fernando Alberto Torres. Braga: 
Edições Vercial, 2009, v. I, p. 22.
20 SÁNCHEZ, Clemente. Sacramental, op. cit., p. 32.
21 Ibidem, p. 223.
22 PÉREZ, Martín. Livro das confissões, op. cit., v. II, p. 63.
23 Idem.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

56Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

victos de que a palavra “penitência” poderia ser usada para dar nome não apenas à prescrição 
sentenciada pelo confessor, mas também ao ritual de purgação dos pecados e a toda demons-
tração de arrependimento pelo pecado cometido.

Sánchez não deixa de comentar que a palavra “penitência”, quando usada para expressar 
a purgação dos pecados, poderia designar ainda três procedimentos diferentes, pois havia, 
segundo ele, “a Penitência solene, a pública e a secreta”.24 Desdobrando melhor seu raciocí-
nio, explica que a Penitência solene possui esse nome “porque se faz com grande solenidade e 
se deve fazer dessa seguinte maneira: o fiel deve ir na quarta-feira de cinzas, que é o primeiro 
dia da quaresma, descalço à porta da igreja e, depois, por toda a quaresma, morar em uma 
cabana”.25 O confessor só poderia sentenciá-la, contudo, uma vez para cada fiel, e apenas 
quando este cometesse algum grave e escandaloso pecado que chegasse a prejudicar, de 
algum modo, a sua vila ou uma grande quantidade de pessoas. Em voga desde o século X, 
esta forma de penitência impunha uma série de interditos; por exemplo, depois de recebê-
-la, o fiel nunca mais poderia se casar nem mesmo usar roupas coloridas. Já a Penitência 
pública, segundo Sánchez, “se faz em público, mas não com solenidade”.26 Para ser imposta, 
o criminoso que cometesse algum pecado considerado hediondo, como homicídio, deveria 
ser advertido na frente de outras pessoas, durante as solenidades eclesiásticas, e orientado a 
realizar alguma peregrinação para purgar seu erro.27 Cumprindo uma espécie de ostracismo 
temporário, era forçado a isolar-se de seus familiares para se entregar a uma vida de orações 
e de comedimentos, isto é, distanciando-se de todas as pessoas de seu convívio, teria mais 
tempo, segundo os confessores, para refletir sobre suas falhas. Além desse tipo de penitência, 
Sánchez tratou de dissertar, em vários capítulos do Sacramental, acerca daquela que dizia ser 
a mais importante: a confissão penitencial. Na verdade, o ponto alto desse tratado de confis-
são são os conselhos reservados para ensinar aos curas de almas a realizar corretamente essa 
prática penitencial que era a única — desse conjunto de ações salutares listadas no referido 
tratado — reconhecida, na época, como um sacramento da Igreja. Por isso, uma das prin-
cipais metas de Sánchez e de outros clérigos eruditos dos séculos XIV e XV era inventariar 
normas e conselhos que pudessem ajudar o confessor a orientar o pecador, de maneira rápida 
e eficiente, no momento em que este lhe confessasse seus erros.

Pérez e Sánchez buscaram explicar, em seus tratados de confissão, que a relação entre 
o penitente e o confessor precisava ocorrer num forte jogo de alerta perpétuo, pois exigia 
daquele que confessava concentração para lembrar exatamente de cada detalhe de seus peca-
dos, e daquele que escutava, diligência para saber prescrever as admoestações adequadas ao 
ouvir cada pecado descrito ao longo da confissão.28 Essa definição do sacramento da Peni-

24 SÁNCHEZ, Clemente. Sacramental, op. cit., p. 218.
25 Ibidem, p. 219.
26 Idem.
27 RAMOS-REGIDOR, José. Teologia do sacramento da penitência. São Paulo: Paulus, 2006, p. 202-203.
28 MICHAUD-QUANTIN, Pierre. Sommes de casuistique et manuels de confessionau Moyen Âge (XII-XVI 



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

57Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

tência como instrumento de amparo espiritual fez fortuna nessa época, ganhando destaque, 
em muitas outras obras, como no tratado de confissão Manipulus Curatorum (o manual 
da cura), de Guido de Monte Roterio, redigido em latim, no ano de 1331, e impresso em 
Portugal — no ano de 1523, pelo tipógrafo Germano Galharde —, em língua castelhana. 
Nesse tratado, ao cristão é ensinado que a confissão penitencial não só faz “quitar e perdoar 
o pecador” como também consegue reconciliá-lo “com Deus e com a Igreja”. A ele também 
é ensinado que “o estado do pecado é nomeado de trevas”, enquanto o momento de recon-
ciliação com o plano superior se chama “graça ou luz”.29

Ao dissertar, de maneira semelhante a Guido de Monte Roterio, sobre o “estado de tre-
vas”, Clemente Sánchez defende que “pecado é vontade de ter ou de seguir o que a justiça 
veda e defende. Ou, em outras palavras, é cobiçar ou fazer algo de errado contra a lei de 
Deus. Por isso, faz com que o homem tenha seu verdadeiro ser esfacelado”.30 Complemen-
tando sua análise, esse mesmo clérigo listou as sete maneiras consideradas, na época, indis-
pensáveis para que o cristão conseguisse recuperar o caminho certo e reparar sua existência:

[...] a primeira é no batismo. A segunda é no matrimônio. A terceira é fazer esmola. A quarta é 

perdoar aqueles que erraram, porque Deus perdoa eles. A quinta quando homem se converte 

do erro se torna ao caminho de Deus. A sexta é muito grande caridade como foi a de Madalena. 

A sétima é a penitência e choro de lágrimas, assim quando alguém confessa ao sacerdote como 

deve.31 (Grifos nossos)

Não é por menos, então, que o confessor se tornou uma espécie de “arquiteto” de novas 
vidas, já que deveria ajudar até o mais desesperado e angustiado pecador a reconstruir sua 
existência. Essa reconstrução de si por meio da verbalização dos pecados era vista como um 
exercício terapêutico que só funcionaria se fosse praticado regularmente do início ao fim 
da vida, pois o cristão nunca poderia se considerar uma obra acabada, a ponto de querer 
enfrentar sozinho as suas tribulações. Para Sánchez e Guido de Monte Roterio, até o cristão 
mais sábio e conhecedor dos mandamentos divinos não conseguiria se desatar das amarras 
dos pecados sem ajuda de um confessor disposto a orientá-lo. Por isso, qualquer cristão que 
recusasse o apoio de um clérigo seria qualificado de soberbo e orgulhoso, isto é, aos olhos dos 
confessores, não passaria de mais um pecador que não conhecia as consequências negativas 
de seus atos.

siècles). Louvain: Nauwelaerts, 1962, p. 68-71.
29 GUIDO DE MONTE ROTERIO. Manipulus curatorum. Lisboa: Germano Gallarde, 1523, f. 102.
30 SÁNCHEZ, Clemente. Sacramental, op. cit., p. 74.
31 Ibidem, p. 39.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

58Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

Antes dos séculos XII e XIII, quando as dioceses ibéricas não haviam criado ainda um 
sistema catequético mais atuante em todos os âmbitos da sociedade,32 os eclesiásticos mos-
travam-se preocupados, contudo, muito mais com as sentenças a serem prescritas ao peni-
tente do que propriamente com a instrução elementar deste cristão, ou melhor, alegavam 
que a severidade e a punição seriam as principais estratégias utilizadas pelos confessores para 
recuperar a alma do pecador.33 Não foram, pois, poucos os clérigos que procuraram con-
feccionar livros repletos de penas de caráter universal e impessoal para serem sentenciadas 
na hora da confissão.34 Uma dessas obras é o Penitencial — atribuída a Beda, o Venerável, 
e provavelmente elaborada no início do século VIII — na qual o homem casado que tiver 
relações pecaminosas com uma mulher comprometida é condenado a ficar “três anos em 
jejum” e, no primeiro, sem poder se aproximar de sua esposa.35 Para os defensores desse mo-
delo jurídico, conhecido como penitência tarifária, o confessor, quando fosse interrogar o 
cristão adúltero, não precisava avaliar, por exemplo, se este réu mostrava ou não sinais claros 
de arrependimento, pois, como inquiridor, o seu dever era puni-lo, e não necessariamente 
ensiná-lo os riscos decorrentes da luxúria.36

Tal sistema de punição já havia caído praticamente em desuso entre os séculos XIII e 
XIV, período em que os clérigos passaram a ser aconselhados a avaliar cada detalhe do crime 
confesso, bem como o modo pelo qual o cristão externava suas faltas. Clemente Sánchez, 
por exemplo, ao enfatizar a maneira como o penitente deveria expor seu pecado, sugere ao 
varão adúltero que se confesse da seguinte forma: “Pequei porque muitas vezes toquei e con-
tratei mulheres com intenção de luxúria e de ter deleitação. E procurei poluição de minha 
própria vontade [...] e beijei muitas mulheres”.37 Ao confessar nesses moldes, era esperado 
do homem uma autoacusação pormenorizada de suas faltas, que deveria ser complementada 
com choros e expressões de remorso, tudo isso para convencer o confessor de que queria se 
redimir de seus pecados.38

32 NIETO SORIA, José Manuel; SANZ SANCHO, Iluminado. La época medieval: Iglesia y cultura. Ma-
drid\: Ediciones Istmo, 2002, p. 189-193.
33 Ao refletir sobre a penitência tarifária, o pesquisador Michel Foucault considera que “a ideia de uma 
confissão geral de todos os pecados [..], a ideia de que essa revelação poderia ser de uma eficácia qualquer na 
remissão do pecado estava absolutamente excluída pelo sistema. Se podia haver remissão dos pecados, era 
unicamente em razão da severidade das penas que o indivíduo se aplicava, ou aceitava se aplicar, adotando o 
estatuto de penitente”. FOUCAULT, Michel. Os anormais. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 217.
34 Sobre os penitenciais que circularam na Península Ibérica durante a Alta Idade Média, sugiro: BEZLER, 
Francis. Les pénitentiels espagnols. Contribution à l’étude de la civilisation de l’Espagnech rétienne du haut 
Moyen Âge. Münster: Aschendorff Verlag, 1994. E sobre os tratados de confissão que passaram a ser compi-
lados nesse canto do mundo cristão, ver: REINHARDT, Klaus; SANTIAGO-OTERO, Horacio. Biblioteca 
bíblica ibérica medieval. Madri: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1986. 
35 VOGEL, Cyrille. Le pécheur et la pénitenceau Moyen Âge. Paris: Cerf, 2007, p. 75.
36 Sobre a confissão tarifada, sugiro: RAMOS-REGIDOR, José. Teologia do sacramento da penitência,  
p. 193-196.
37 SÁNCHEZ, Clemente. Sacramental, op. cit., p. 245.
38 DELUMEAU, Jean. A confissão e o perdão. São Paulo: Companhia das Letras, 1991, p. 47-58.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

59Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

Outra mudança entre a passagem do sistema tarifário para a confissão penitencial foi a 
necessidade de atribuir mais autoridade e autonomia ao próprio confessor no processo de 
julgamento do pecado. Acerca das sentenças a serem praticadas pelo fiel, esclarece Martín 
Pérez, numa versão condensada do Livro das confissões,39 que a penitência poderia ser sen-
tenciada de maneira “arbitrária” em determinados casos, isto é, prescrita de acordo com 
avaliação do próprio confessor, e não segundo as tabelas fixadas pelos penitenciais, em razão 
de três motivos:

Primeiro, porque os códigos da santa Igreja não determinaram todas as penitências para todos 

os pecados. São tantas as maneiras que o Diabo acha para fazer os homens pecar que não 

seria possível estabelecer previamente emendas para todos os pecados. Mas fizeram algumas 

emendas sobre alguns pecados. E deixaram no árbitro dos confessores que a penitência por 

aqueles pecados julguem eles [...] A outra razão é porque existem maneiras escondidas de 

fazer emenda a Deus dos pecados. Convém saber, grande contrição, grande fé, grande amor e 

corregimento da vida [...] Pois, quanto mais emenda o fiel faz dentro de si, menos penitência lhe 

deve ser colocada de fora. [...] A terceira razão que fez com que as penitências ficassem no juízo 

dos confessores é pela fraqueza de alguns pecadores que não são tão fortes dos corpos para 

sofrerem a penitência [...]. E porém deixaram no juízo dos confessores que olhem as idade, forças, 

as condições, as companhias, as moradas, as terras, as qualidades dos pecadores e assim lhes ponham 

aquela penitência que entendam que poderiam bem sofrer.40 (grifos nossos).

Ao mirarem a reabilitação dos pecadores, Sánchez e Pérez consideravam que a prática 
da penitência, isto é, o cumprimento de alguma punição, não causaria efeitos positivos se 
não fosse antecedida por alguma ação que demonstrasse dor e arrependimento.41 Para eles, 
diferentemente do que defendia Beda, o ato de penitenciar deveria ser, portanto, apenas uma 
das etapas do longo processo de purgação dos pecados, e não o esteio de todo esse complexo 
sistema inquiridor.

Nos principais centros de ensino e de debate teológico, a confissão auricular tornou-se, 
entre os séculos XII e XIII, um assunto incontornável, e seus defensores — como Pedro 
Abelardo, Hugo de S. Vitor, Pedro Lombardo, Raimundo de Peñafort e Tomás de Aquino 
— procuravam expor aos mais conservadores e avessos às novas tendências pedagógicas seu 
ponto de vista acerca da purgação dos pecados mortais, ou melhor, foram esses os primeiros 
teólogos a lançar luz sobre o papel do reconhecimento da culpa como ferramenta de exame 

39 Aqui nos referimos ao códice alcobacense 213, que nada mais é do que uma fatia extraída pelos cistercienses 
do volumoso Livro das confissões. José Barbosa Machado publicou esse pedaço da obra de Pérez junto com o 
referido tratado de confissão.
40 PÉREZ, Martín. Livro das confissões, op. cit., v. II, p. 105-106.
41 Martín Pérez chega a mencionar o Penitencial de Beda como uma de suas fontes. PÉREZ, Martín. Livro 
das confissões, op. cit., v. II, p. 216.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

60Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

da consciência dos fiéis pecadores.42 O modelo de confissão penitencial apresentado por 
Clemente Sánchez e Martín Pérez começou a ser, desse modo, lapidado e difundido, já no 
século XII, por grandes pensadores que passaram a condenar antigas práticas penitenciais, 
julgadas por eles, pouco reabilitativas e instrutivas.

Embora Pedro Abelardo fosse de uma época em que a penitência tarifária ainda era 
aceita e difundida por muitas igrejas das terras latinas, sua produção escrita ajudou, con-
tudo, a inaugurar, em meados do século XII, uma nova fase da pastoral cristã.43 Na obra 
Conheça a ti mesmo, esse pensador assevera que, “se a intenção é reta, toda a soma de 
obras que dela procedem” é digna de luz, “ou seja, será boa”. Se a intenção fosse, porém, 
maldosa, seus efeitos não poderiam gerar outros frutos que não fossem ações pecaminosas 
e perversas.44 A partir de indicativos como esses, em que a consciência individual é apon-
tada como o motor das virtudes e desvirtudes humanas, esse pensador lançou os alicerces 
de um princípio jurídico e pedagógico conhecido como “moral da intenção”, pelo qual 
o penitente não poderia ser julgado apenas pelas consequências negativas de suas ações, 
mas sobretudo pela intenção de querer ou não praticá-las.45 Este é um raciocínio a respeito 
da avaliação dos impulsos individuais que aparece também na obra Dos sacramentos, de 
Hugo de S. Victor, pensador contemporâneo a Abelardo, na qual conclamam ao cristão a 
conhecer melhor a si mesmo, isto é, a aprenderas condutas e os hábitos considerados pró-
prios de seu estado e ofício.46 O  “conhece-te a ti mesmo” — embora tenha sido elaborado 
por Sócrates, na Antiguidade grega,47 com o propósito de inspirar as pessoas a refletirem 
sobre os benefícios morais do exame de seus limites e potencialidades —48 foi retomado, 
portanto, entre os séculos XII e XIII, sob um revestimento cristão, para servir como um 
tipo de exercício de autoanálise que ajudaria o fiel a descobrir o que deveria ou não fazer 
no cotidiano.49

Devedor dessa corrente inspirada em premissas do pensamento socrático, o autor do 
Tratado de confissão, ao dissertar sobre o nono mandamento da Igreja (não desejar a mulher 
do próximo), defendeu, nestas palavras, que existem formas diferentes de cobiça e, por isso 

42 RAMOS-REGIDOR, José. Teologia do sacramento da penitência, op. cit., p. 107-108.
43 PAYEN, Jean-Charles. Le motif du repentir dans la littérature français e médiévale (Des origines à 1230). 
Genève: LibraireDroz, 1967, p. 59-61.
44 PEDRO ABELARDO. Conócete a ti mesmo. Estudio y notas de Pedro R. Santidrían. Madri: Editorial 
Tecnos, 2002, p. 50.
45 CHENU, Marie-Dominique. O despertar da consciência na civilização medieval. São Paulo: Edições 
Loyola, 2006, p.20.
46 GILSON, Étienne. O espírito da filosofia medieval. São Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 288-289.
47 Para uma visão geral do modo como era o ensino no mundo antigo, sugiro: HADOT, Pierre. O que é a 
filosofia antiga? São Paulo: Loyola, 2014.
48 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. São Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 16-17.
49 CHENU, Marie-Dominique. O despertar da consciência na civilização medieval, op. cit., p. 37-41. Sobre a 
manutenção da confissão penitencial nas terras latinas, sugiro ainda: PRODI, Paolo. Uma história da justiça. 
São Paulo: Martins Fontes, 2005.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

61Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

mesmo, o varão precisaria ser inquirido corretamente para que o confessor encontrasse as 
causas de seus estímulos luxuriosos:

A cobiça pode ser feita de duas maneiras, pode ser ela um pecado mortal ou venial. Exemplo: 

vai um homem por uma rua, viu uma mulher e cobiçou-a. Se mais não foi, é pecado venial 

[...]. Mas aquele que cobiça aquela mulher, se lhe dura aquela cobiça, ou faz alguns autos, assim 

como demandá-la, ou fazê-la demandar, ou lhe prazeria de a ouvir, ou muda passos ou gestos, 

ou outras cousas semelhantes, comete pecado mortal. E assim se deve tudo muito bem declarar 

ao confessor.50

A partir do momento em que os confessores são instruídos a observar cada detalhe con-
fesso no interrogatório, vem à tona, pois, a distinção entre pecado venial e pecado mortal. 
Em um tempo em que “a moral da intenção” abria portas para novas linhas do pensamento 
jurídico, o pecado mortal começou a ser visto como uma ação deliberada pela consciência do 
pecador, enquanto o pecado venial, ao contrário, era considerado fruto de distração ou falta 
de conhecimento. Acerca dessa cara distinção entre os ramos dos pecados, o já referido bispo 
de Ceuta, D. Diogo Ortiz, não se distanciou da opinião do autor do Tratado de confissão, 
ao explicar, de maneira simples e direta, a seguinte diferença entre pecado mortal e venial:

Pecado venial, como abaixo diremos, se diz porque ligeiramente se perdoa e não destrói a vida 

da alma, que é a graça, e não nos aparta do último fim, que é Deus, posto que nos retarda a 

chegada no caminho e nos faz tíbios no amor e na caridade [...] Já pecado mortal nos tolhe a 

graça que é vida da alma e nos aparta do fim derradeiro, que é Deus [...]51

Sugere D. Ortiz que os curas deveriam descobrir a causa motora dos erros do penitente, 
como se a vida, para o confessor de D. João II, fosse um quebra-cabeça e esses clérigos pre-
cisassem saber qual peça dava liga às demais. Dado que os pecados veniais não eram consi-
derados erros graves, Guido de Monte Roterio instruiu os confessores, inclusive, a orientar 
o penitente a qualificar os deslizes de acordo com sua gravidade para que este confessasse 
apenas os pecados mortais já cometidos.52 Não só este clérigo como muitos de seus congê-
neres coetâneos defendiam que os confessores precisavam ser “professores da lei sagrada”,53 
já que a confissão também era, para eles, uma espécie de “escola” cujas aulas serviriam para 
os fiéis tirarem dúvidas acerca dos dogmas cristãos e conhecerem melhor os tipos de pecados 
que eram catalogados pelos tratados de confissão.

50 TRATADO de confissão. Ed. José Barbosa Machado. Braga: Edições Vercial, 2010. p. 58.
51 TRATADO de confissão, op. cit., p. 229-230.
52 GUIDO DE MONTE ROTERIO. Manipulus Curatorum, f. 111r.
53 Ibidem, f. 7r.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

62Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

A principal lição a ser ensinada nessa “escola” era saber, pois, examinar as lembranças 
relativas aos pecados mortais cometidos no passado. Na medida em que se tornava, portan-
to, imprescindível a correção das máculas deixadas pelos pecados mortais, os confessores 
iam aprendendo a extrair dos cristãos seus segredos mais íntimos, aqueles que permitiriam 
a decifração de cada enigma escondido por trás de seus deslizes. Para autores de tratados de 
confissão, refletir sobre o passado definia-se, a propósito, como um frutífero mecanismo de 
meditação, pelo qual o fiel descobriria o modo mais adequado de gerir a própria vida. Foi o 
que defendeu, por exemplo, Martín Pérez, ao mencionar que o fiel pecador, a partir do mo-
mento em que se arrependesse “por seu passado”, passaria a desejar, no presente e nos tempos 
vindouros, apenas ações saudáveis e prazerosas ao espírito.54 Guido de Monte Roterio, por sua 
vez, asseverou que o pecador deveria confessar enquanto ainda possuísse “memória dos peca-
dos cometidos”, ou seja, ninguém poderia ser negligente, segundo ele, a ponto de se esquecer 
de listar algum erro grave para seu confessor.55 No final do século XIII, o fiel começava a ser 
orientado, portanto — durante sermões públicos, missas e nos encontros com clérigos —, a 
exercitar sua memória e a vasculhar seu passado para que se lembrasse dos pecados mortais 
praticados; mais precisamente, era instruído, nesses tempos, a avaliar cada uma de suas expe-
riências de vida para saber classificá-las como benéficas ou maléficas.56

Ao estruturar um esquema sobre o modo como as experiências maléficas deveriam ser 
externadas, Pérez explicou, no Livro das confissões, que,

[...] na penitência, tem de haver três coisas. A primeira é contrição. A segunda é confissão pela 

boca. A terceira satisfação pela obra. E estas três coisas juntas fazem a penitência acabada. 

Convém que o pecador que quer fazer emenda e cumprida penitência dos seus pecados, que 

bem de coração se arrependa e que os confesse pela boca e faça emenda deles por obras.57 

(grifos nossos)

Em outra altura desse mesmo tratado, por meio de uma linguagem metafórica, esse 
mesmo Pérez adita que tal exercício purificador corresponde “a uma jornada pelo deserto 
da penitência”, uma jornada composta por três paradas; na primeira, “a alma é lavada da 
culpa”; na segunda, ocorre o “descobrimento dos pecados diante do sacerdote”; na terceira, 
quando os segredos já foram descortinados e os pecados listados, cabe apenas ao penitente 
emendá-los por meio de jejuns e preces.58 Como um viajante que, ao atravessar o deserto, 
vê seu corpo se debilitando a cada dia, esse clérigo cultivado declarou que o penitente pre-
cisava, ao longo dessa “jornada”, mostrar sinais visíveis de dor e sofrimento. Uma sensação 

54 PÉREZ, Martín. Livro das confissões, op. cit., v. II, p. 66.
55 GUIDO DE MONTE ROTERIO. Manipulus Curatorum, op. cit., f. 104v.
56 Cf. YATES, Francis. A arte da memória. Campinas: Editora Unicamp, 2007, p. 103-105.  
57 PÉREZ, Martín. Livro das confissões, op. cit., v. II, p. 93.
58 Ibidem, p. 70.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

63Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

externada que, ao contrário, porém, de simbolizar uma derrota ou perda, era considerada 
a prova máxima da vitória humana sobre a tentação. Na verdade, a metáfora da travessia 
por um deserto como alusão à correção dos pecados servia para naturalizar a ideia de que a 
purgação dos pecados deveria ser um processo dispendioso, doloroso e exaustivo. A partir de 
uma escrita que combinava exemplos metafóricos com uma casuística bastante extensa acer-
ca de todos os pecados mortais, não só Pérez como outros autores de tratados de confissão 
buscaram orientar, desse modo, o confessor para saber executar adequadamente cada etapa 
do sacramento da Penitência. 

Como a confissão penitencial e a pregação pública eram realizadas, na maioria das vezes, 
em português muitos prelados de Portugal começaram a estimular a tradução de regras e 
conselhos, sobretudo, do castelhano e do latim para o vernáculo com a finalidade de fami-
liarizar párocos e missionários mendicantes com os termos e as expressões que precisavam 
utilizar em suas prédicas. Ao definir o significado e o uso de termos caros ao pensamento 
cristão como “pecado mortal”, “pecado venial”, “remissão”, “arrependimento” e “penitên-
cia”, o Livro das confissões, de Martín Pérez, o Sacramental, de Clemente Sánchez, e o Tratado 
de confissão, de um autor anônimo, inventariaram as principais práticas e técnicas relativas 
à purgação dos pecados mortais, ou melhor, ajudaram a introduzir no vocabulário corrente 
dos portugueses palavras que precisavam ser memorizadas e naturalizadas pelos fiéis cris-
tãos. Dito de outro modo, clérigos cultivados sugeriam que o universo vocabular dos confes-
sores e leigos poderia ser alargado, portanto, com o uso desse tipo de material pedagógico, 
mas, dados os limites deste ensaio, um inventário mais completo e detalhado desse quadro 
de palavras e expressões ficará, pois, para outro trabalho.

Em síntese, a partir do século XII, não foram, a propósito, poucos os clérigos que, inte-
ressados em reavaliar as estratégicas pedagógicas da Igreja, passaram a projetar novos usos 
para a confissão. Se os pensadores cristãos do século XII inovaram por propor o exame da 
consciência como o meio mais fecundo para a purificação da vida, teólogos posteriores — 
como Clemente Sánchez, Martín Pérez e D. Diogo Ortiz — esforçaram-se para elaborar 
questões e prédicas que pudessem facilitar o ofício do confessor na hora de desvendar a 
consciência do penitente. Mais precisamente, enquanto os primeiros escolásticos projetaram 
as bases da confissão penitencial, foram os clérigos dos séculos XIV e XV os principais res-
ponsáveis por instituí-la em diferentes plagas do mundo cristão, principalmente em lugares 
distantes dos grandes centros urbanos.

Referências Bibliográficas

BEZLER, Francis. Les pénitentiels espagnols. Contribution à l’étude de la civilisation de 
l’Espagnechré tienne du haut Moyen Âge. Münster: Aschendorff Verlag, 1994.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

64Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

BRAGANÇA, Joaquim. Liturgia e espiritualidade na Idade Média. Lisboa: Universidade 
Católica Editora, 2008.

CHENU, Marie-Dominique. O Despertar da consciência na civilização medieval. São Paulo: 
Edições Loyola, 2006.

CHIFFOLEAU, Jacques. Avouerl’inavouable. L’aveu et la procédure inquisitoire à la findu 
Moyen Age. In: DULONG, Renaud (Dir.). L’aveu. Histoire, sociologie, philosophie. Paris: 
Puf, 2001.

DELUMEAU, Jean. A confissão e o perdão. São Paulo: Companhia das Letras, 1991.

DIOGO ORTIZ. O catecismo pequeno. Ed. de Elsa Maria Branco da Silva. Lisboa: Edições 
Colibri, 2001.

DULONG, Renaud (Dir.). L’aveu. Histoire, sociologie, philosophie. Paris: Puf, 2001.

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. São Paulo: Martins Fontes, 2006.

______. Os anormais. São Paulo: Martins Fontes, 2002.

FRANÇA, Susani Silveira Lemos. Os reinos dos cronistas medievais (Século XV). São Paulo: 
Annablume, 2006.

GILSON, Étienne. O espírito da filosofia medieval. São Paulo: Martins Fontes, 2006.

GUIDO DE MONTE ROTERIO. Manipulus curatorum. Lisboa: Germano Gallarde, 1523.

HADOT, Pierre. O que é a filosofia antiga? São Paulo: Loyola, 2014.

MACEDO, José Rivair. Os manuais de confissão luso-castelhanos dos séculos XIII-XV, 
Revista Aedos, v. 2, n. 2, 2009.

MICHAUD-QUANTIN, Pierre. Les méthodes de la pastorale duXIIIeauXVesiècle.
Miscellanea media e valia, v. 7, 1970.

______. Sommes de casuistique et manuels de confessionau Moyen Âge (XII-XVI siècles). 
Louvain: Nauwelaerts, 1962.

MINOIS,  Georges.  Le confesseur du roi. Les directeurs de consciencesous la monarchie 
française. Paris: Fayard, 1988.

NIETO SORIA, José Manuel; SANZ SANCHO, Iluminado. La época medieval: Iglesia y 
cultura. Madri: Ediciones Istmo, 2002.

PAYEN, Jean-Charles. Le motif du repentir dans la littérature française médiévale (Des origines 
à 1230).Genève: Libraire Droz, 1967.

PEDRO ABELARDO. Conócete a ti mesmo. Estudio y notas de Pedro R. Santidrían. Madri: 
Editorial Tecnos, 2002.

PÉREZ, Martín. Livro das confissões. Edição de José Barbosa Machado e Fernando Torres 
Moreira. Vila Real: Pena Perfeita, 2005-2006, 2 vol.

PRODI, Paolo. Uma história da justiça. São Paulo: Martins Fontes, 2005.



O revigorar do sacramento da Penitência em Portugal

Leandro Alves Teodoro

65Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 17, n. 32, p. 50-65, jan./jun. 2016 | www.revistatopoi.org

PROSPERI, Adriano. Tribunais da consciência: inquisidores, confessores, missionários. São 
Paulo: Edusp, 2013.

RAMOS-REGIDOR, José. Teologia do sacramento da penitência. São Paulo: Paulus, 2006.

REINHARDT, Klaus; SANTIAGO-OTERO, Horacio. Biblioteca bíblica ibérica medieval. 
Madri: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1986.

RESENDE, Garcia de. Breve memorial dos pecados e cousas que pertenecem ha confissam 
hordenado. Ed. Joaquim Bragança. Lisboa: [s. n.], 1980.

______. Crónica de D. João II e Miscelânea. Ed. Joaquim Serrão. Lisboa: Imprensa Nacional 
Casa da Moeda, 1973.

ROUCHE, Michel. Histoire de l’enseignementet de l’éducation. Paris: Édition Perrin, 2003.

SAENGER, Paul. La lectura en los últimos siglos de la Edad Media. In: CHARTIER, Roger; 
CAVALLO, Guglielmo (Org.). Historia de lalectura. Madri: Taurus, 2011.

SÁNCHEZ, Clemente. Sacramental. Edição de José Barbosa Machado. Braga: Edições 
Vercial, 2010.

SCHMITT, Jean-Claude. La raison des gestes dans l’Occident Médiéval. Paris: Gallimard, 
1990.

SERRÃO, Joaquim. Figuras e caminhos do Renascimento em Portugal. Lisboa: Imprensa 
Nacional Casa da Moeda, 1994.

SOTO RÁBANOS, Jose María. Visión y tratamiento del pecado en los manuales de 
confesión de la Baja Edad Media hispana, Hispania Sacra, v. LVIII, n. 118, p. 411-447, jul./
dec.2006.

TOMÁS DE AQUINO. Suma teológica. São Paulo: Edições Loyola, 2006, v. IX.

TRATADO de confissão. Ed. José Barbosa Machado. Braga: Edições Vercial, 2010.

VOGEL, Cyrille. Le pécheur et la Pénitenceau Moyen Age. Paris: Cerf, 2007.

YATES, Francis. A arte da memória. Campinas: Editora Unicamp, 2007.


