
Pierre Bourdieu e a história

Roger Chartier

Debate com José Sérgio Leite Lopes*

ROGER CHARTIER: Não vou fazer hoje uma conferência formal, nem uma
apresentação exaustiva da obra de Pierre Bourdieu. Gostaria de comparti-
lhar algumas idéias ou reflexões com vocês e também sublinhar a impor-
tância do trabalho de Bourdieu segundo duas linhas. A primeira seria a
contribuição de Bourdieu para a prática da sociologia cultural, da antropo-
logia cultural e, mais ainda, em relação com a minha própria competência,
a da história cultural. A partir daí, focalizaremos a atenção sobre o livro Les
Règles de l’art [As Regras da arte] e também sobre Méditations Pascaliennes
[Meditações pascalianas], que me parece ser um dos livros mais comoventes
e importantes de Bourdieu. A segunda questão que gostaria de sublinhar é
a contribuição do trabalho de Pierre Bourdieu para a definição de uma
dimensão histórica de todas as ciências sociais — não unicamente a histó-
ria, mas também a sociologia ou a antropologia.

Começarei propondo uma leitura de As Regras da arte que pode nos
ajudar a pensar como a obra de Bourdieu pôde contribuir para transfor-
mar nossas práticas de historiadores culturais. As regras da arte foi publica-
do em 1992, na França, livro que tem por subtítulo Gênese e estrutura do
campo literário, onde há uma definição do que poderia ser uma ciência das
obras culturais, como escreve Bourdieu. Esta definição se constrói em opo-
sição a todos os postulados clássicos da crítica literária, da história da lite-
ratura, da história da arte, calcados na figura do criador incriado — ou seja,
na idéia de que cada obra possui uma singularidade irredutível, na imediatez
supostamente compartilhada da experiência estética ou na idéia de que há
uma disposição universal ao juízo estético. Contra estes postulados, que são
clássicos na tradição da história das idéias, na história das produções esté-

Topoi, Rio de Janeiro, mar. 2002, pp. 139-182.

* Em 30 de abril de 2002, a convite do Programa de Pós-graduação em História Social da UFRJ.
A transcrição deste debate foi feita por Ana Luiza Beraba e Virna Virgínia Plastino.



1 4 0  •  T O P O I

ticas, Bourdieu sublinhará dois elementos: o da necessidade de desenvol-
ver uma sociologia genética que seja capaz de reconstruir, para cada mo-
mento histórico particular, como estas categorias ou outras foram defini-
das, de maneira que não sejam pensadas como universais, invariáveis,
invariantes. A partir deste momento, trata-se de reintroduzir a dimensão
histórica destas categorias que consideramos espontaneamente como uni-
versais, definir em que contexto, por quais razões foram estabelecidas e
marcar a impossibilidade de utilizá-las retrospectivamente sem precaução
e sem risco de anacronismo. A segunda questão deste livro de Bourdieu é
dizer que esta sociologia genética é necessariamente uma forma de pensar
relacional, um pensamento relacional. A obra, o artista, o filósofo só exis-
tem dentro de uma rede de relações visíveis ou invisíveis que definem a
posição de cada um em relação à posição dos outros, ou seja, a uma posi-
ção social, em relação a uma posição estética. E me parece ser esta uma li-
ção essencial do trabalho de Bourdieu: sempre pensar as relações que po-
dem estar visíveis nas formas de coexistência, de sociabilidade, ou de rela-
ções entre indivíduos, ou ainda de relações mais abstratas, mais estrutu-
rais, que organizam o campo — conceito essencial, nesse sentido — da
produção estética, filosófica, cultural, num momento e num lugar dados.
Os campos, segundo Bourdieu, têm suas próprias regras, princípios e hie-
rarquias. São definidos a partir dos conflitos e das tensões no que diz res-
peito à sua própria delimitação e constituídos por redes de relações ou de
oposições entre os atores sociais que são seus membros. Neste livro — e
tomo este livro como exemplar dentre muitos textos de Bourdieu —, a idéia
do pensamento relacional permite, ao mesmo tempo, repelir a idéia do
indivíduo isolado, do gênio singular e também a idéia de uma universali-
dade das categorias que espontaneamente se utilizam para pensar, discutir,
qualificar as obras intelectuais ou estéticas.

Há uma segunda questão importante, que é a reflexão sobre o concei-
to de campo. Leu-se muitas vezes a obra de Bourdieu como uma obra que
representava uma forma última de marxismo, quer dizer, de uma análise
das determinações sociais que definem as posturas ideológicas ou as pro-
duções simbólicas. E me parece que as coisas são mais sutis, pois há em
Bourdieu, por um lado, a repulsa de uma perspectiva idealista onde as cria-



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 4 1

ções estéticas não possuem raízes, mas há ao mesmo tempo, uma repulsa
de uma maneira simples de pensar o determinismo social, como se houves-
se uma adequação imediata entre a escolha de uma estética ou um enunci-
ado ideológico e a posição social do artista, do escritor, do pensador ou do
indivíduo. E o conceito de campo é justamente o conceito que se introduz
entre as determinações sócio-econômicas na definição mais tradicional da
sociologia, da história social e a produção simbólica de idéias ou de obras.
Porque, como demonstra Bourdieu, há em cada campo princípios de orga-
nização que são próprios deste campo. E neste livro, refletindo sobre o que
é específico nos campos culturais — estético, literário, filosófico, intelec-
tual —, sublinhava duas características. A primeira é que os campos cultu-
rais devem ser considerados como um mundo econômico invertido. Existe
uma economia da produção simbólica, mas uma economia que funciona
com parâmetros opostos ao funcionamento do campo econômico. Ou seja,
há uma inversão dos valores ou dos interesses que regem o campo econô-
mico dentro dos campos culturais; por exemplo, há o desinteresse estético
ou intelectual contra a busca de benefício, de lucro econômico; a gratuidade
do gesto contra a utilidade da produção; a arte pela arte contra a circulação
e a acumulação do dinheiro. Em segundo lugar, estes campos culturais se
fundamentam numa capacidade de reflexão, de auto-reflexão, de consciência
de si. Os campos culturais — por exemplo, o campo literário ou o campo
filosófico — caraterizam-se pela incorporação, em cada momento históri-
co destes campos, de sua própria história, a partir dos diversos tipos de re-
lação que os criadores, os produtores estéticos ou intelectuais, num dado
momento do tempo, têm com o passado do campo, disciplina ou prática.
Pode ser uma relação de repulsa e ruptura, como as revoluções estéticas;
pode ser uma relação de paródia, como é o caso, por exemplo, de Dom
Quixote; pode ser uma relação de recuperação e de integração do passado
dentro do presente, um pouco como numa estética kitsch, em que há uma
pluralidade de relações do presente com o passado, no campo intelectual
ou no campo cultural, o que constitui um elemento chave para se com-
preender as diferenças entre as obras: umas jogando com a paródia, outras
com a herança, outras com a repulsa e a negação etc. E é um recurso funda-
mental esta relação com o passado negado ou incorporado para definir a



1 4 2  •  T O P O I

imposição de uma legitimidade cultural. Talvez possamos acrescentar, se-
guindo Bourdieu, um terceiro elemento na definição de campos culturais.
Primeiro elemento: um mundo econômico que substitui o interesse eco-
nômico pelo desinteresse estético (o que não significa que não haja interes-
ses no campo cultural, mas sim que estes interesses não são vistos a partir
de uma acumulação econômica). Segundo elemento: a relação mais forte
no campo cultural que em outros campos — por exemplo, o econômico
— do presente com um passado de longa duração. O terceiro elemento seria
o fato de que os campos culturais não são juridicamente codificados. Para
entrar no campo acadêmico, por exemplo, são necessários títulos, certifi-
cados. Há uma objetividade dos títulos que permite que alguém seja con-
siderado ou não membro de um campo acadêmico identificado com o
mundo universitário. Mas no caso dos campos culturais, estéticos ou inte-
lectuais não existem tais codificações. E a partir deste momento, para
Bourdieu, o que caracterizava as lutas, os conflitos dentro destes campos
era justamente a possibilidade ou a definição, a classificação de quem é
considerado ou se considera como participante de um campo de criação
intelectual, cultural ou estética. Neste livro, As Regras da arte, Bourdieu
considera as lutas de representação, que levam ao estabelecimento de quem
é digno da categoria de artista, ou de um título, como no caso do título
acadêmico. Quem é artista? Quem é escritor? Quem é intelectual ou filó-
sofo? Estes conflitos para definir esssas identidades remetem à luta pelo
direito ou pelo monopólio do poder da consagração estética ou intelectual,
isto é, diria Bourdieu, o monopólio do poder para dizer, como autoridade,
quem está autorizado a chamar-se escritor, ou até mesmo para se designar
quem é escritor e quem tem autoridade para dizer quem é escritor, artista
ou filósofo. Aqui, a dimensão fundamental das tensões ou dos conflitos
dentro deste espaço diz respeito aos limites destes espaços e ao direito de
dizer quais são estes limites, e ao direito de dizer quem pertence a este espa-
ço social particular. Evidentemente, segundo a posição de cada um, a defi-
nição muda. E a posição ocupada dentro do mundo social, ou dentro deste
mundo particular, a definição de quem tem o direito de dizer quem é artis-
ta ou quem é filósofo se modifica, entre as definições mais acadêmicas e as
definições mais espontâneas. Não se pode pensar que existe uma classifica-



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 4 3

ção única e objetiva, mas sim que há uma luta de classificação, uma luta
para a classificação. E um dos elementos mais essenciais do trabalho de
Bourdieu era pensar que as lutas de classe, que regem e organizam o mun-
do sócio-econômico sempre se traduziam em ou se nutriam das lutas de
classificação — o direito de dizer a sua própria identidade ou a do outro. E,
segundo o poder de cada um, este direito é mais ou menos forte e a ordem
que está definida a partir da posição de dominante e de dominado, dentro
da luta de classificação, muda. Desta maneira, vemos que a relação entre as
propriedades sociais dos artistas ou intelectuais e a identidade estética ou
intelectual e as obras sempre é mediada por esta especificidade, esta origi-
nalidade do campo, do espaço social no qual se situam as produções sim-
bólicas. E para mostrar como se pode ler Bourdieu e refletir com ele —
inclusive para não abordar necessariamente os mesmos temas que ele abor-
dou — gostaria de mostrar como para a reflexão dos historiadores que tra-
tam da cultura particularmente escrita e literária dos séculos XVI e XVII,
este livro pôde modificar nossa visão tradicional. Porque em As Regras da
arte, Bourdieu quis mostrar que o campo literário no seu sentido mais au-
tônomo surgiu no século XIX. E que o campo literário — no sentido de
um campo que tinha uma autonomia forte na sua relação com o mundo
social global — aparecia com o surgimento da figura de um criador sem
limites, de um artista todo poderoso ou de uma relação puramente estéti-
ca. E é a razão pela qual uma primeira parte do livro foi dedicada ao co-
mentário de Flaubert, assim como o trabalho sobre Manet que Bourdieu
levou a cabo nos últimos anos de sua vida, infelizmente muito breve. Pare-
ce haver um paralelo possível entre a arte pela arte dentro da literatura, tal
como o exemplifica Flaubert, e uma forma de criação pictórica paralela,
com artistas como Manet. E se há um vínculo entre estas figuras, Flaubert
e Manet, e a idéia da autonomia do campo literário ou artístico no século
XIX, é porque, dizia Bourdieu, tanto Flaubert quanto Manet haviam im-
posto uma definição do artista sem dependências, começando com a au-
sência de dependência econômica, o que, num certo sentido, permite pen-
sar um campo a partir de suas próprias propriedades. E a ruptura, a auto-
nomia do campo, resultava, para Bourdieu, desse intenso esforço da parte
de alguns criadores para romper com as formas de dependência social e



1 4 4  •  T O P O I

econômica. Daí, uma pergunta que, imagino, podemos reivindicar para
muitos aspectos da obra de Bourdieu: como pensar o espaço de criação li-
terária antes da constituição da autonomia do campo ? Como se pode de-
signar esse espaço de criação frente à existência de um campo constituído
como tal, como afirma Bourdieu para o campo literário no século XIX ? E
este não era o objeto de sua reflexão, mas, ao mesmo tempo, a idéia de
Bourdieu leva a pensar que não havia uma espécie de linha sem desconti-
nuidades que conduzia a esta autonomia e que não se pode pensar a cria-
ção desses espaços como um desenvolvimento contínuo ou progressivo. Para
ele, havia dois mecanismos que devemos estudar e talvez projetar, retros-
pectivamente, no passado. O primeiro elemento é a relação entre a con-
cepção estética das obras como produto de uma criação original, singular e
individual, ou seja, a subjetividade da obra como categoria fundamental e
com as noções que acompanham essas idéias: imaginação, originalidade,
gênio. E a relação entre esta definição das obras, a partir deste elemento de
individualização extrema, e por outro lado a remuneração, o valor comer-
cial, a apropriação monetária, a localização das obras dentro do mercado.
Quando Bourdieu olhava para o século XIX, insistia sobre a desvinculação
destes dois elementos. Artistas como Flaubert, ou eventualmente como
Manet, que repeliam a definição, a determinação, a dependência econô-
mica, faziam-no porque desvinculavam totalmente a produção estética de
uma remuneração monetária, o que significava que podiam viver de seus
próprios recursos, sem depender do mercado das obras. É a posição pura,
estética, da arte pela arte, em que não se espera e em que, inclusive, se rechaça
o lucro da circulação das obras. Necessitava-se de outro tipo de recurso: o
dinheiro herdado, a fortuna familiar, o ingresso de algum tipo de renda. É
paradoxal dizer que as formas mais clássicas de existência econômica eram
as condições de possibilidade da proposta estética mais inovadora. No en-
tanto, no campo literário do século XIX — a literatura industrial, como se
dizia, quer dizer, a literatura que permitia aos seus autores obterem uma
vantagem econômica, dando-lhes a possibilidade de viverem às custas de
seus escritos — era o setor menos inovador, menos original. E esta remu-
neração monetária pela escrita era a que alimentava a literatura de grande
difusão, muitas vezes anônima, e todas as empresas de livraria, de edição,



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 4 5

anunciando, no século XIX, os mass media do XX. Mas, para um historia-
dor, é claro que esta descrição do século XIX, que é muito original, permi-
te ao mesmo tempo refletir sobre o passado de um modo um pouco dife-
rente. Aqui também podemos encontrar uma descontinuidade: a funda-
ção da propriedade literária, no século XVIII, ou a emergência de figuras,
de artistas, pintores por exemplo, no século XVII, que afirmam a
individualização da obra, as categorias da singularidade, da originalidade,
do gênio, quando então essas obras se vinculavam estreitamente com a re-
muneração monetária, com a idéia de uma equivalência monetária. Isso
pode ser verificado através de trabalhos que foram feitos tendo por referên-
cia a obra de Bourdieu, por exemplo. Os livros de uma colega norte ame-
ricana, Svetlana Alpers, sobre Rembrandt, ou os trabalhos sobre Rubens,
no século XVII, mostram que, em ambos os casos, particularmente no de
Rembrandt, há esta afirmação — talvez paradoxal do ponto de vista do
século XIX — de uma pintura que é uma pintura do eu. Como nos auto-
retratos múltiplos de Rembrandt, há a idéia de que sua singularidade esté-
tica deveria ser reconhecida em cada um de seus quadros e de que há uma
autonomia do valor pictórico que não se pode reduzir ao valor, por exem-
plo, do material que o pintor utiliza. E, ao mesmo tempo, Rembrandt era
o primeiro pintor que considerava que suas obras deveriam conquistar o
mercado, que afirmava o seu valor econômico e que utilizava, por exem-
plo, seus quadros para pagar dívidas. Quer dizer, havia um sistema de equi-
valência absoluta entre a obra, com os critérios de singularidade e de origi-
nalidade, e a circulação monetária e os valores econômicos. É esta relação,
tão forte para um artista como Rembrandt, que o XIX desvincula. E desta
maneira devemos pensar que a pré-história do campo literário e estético,
tal como o descreve Bourdieu, remete-nos a configurações diferentes das
que dominam o campo literário do XIX. E se pensarmos na criação literá-
ria no século XVIII, é claro que também funciona este modelo de Rem-
brandt. Assim, encontrava-se afirmada, por um lado, a singularidade, a
originalidade das obras, porque cada texto literário, por exemplo, veicula
sentimentos ou usos da linguagem, algo do indivíduo que é absolutamente
irredutível. Por outro lado, devia conduzir — como diria Diderot em um
texto famoso, a carta sobre liberdade de imprensa — à possibilidade do



1 4 6  •  T O P O I

escritor viver de sua pluma. Isso quer dizer que havia também a idéia de
que, justamente porque a obra expressava o mais singular do indivíduo, devia
proporcionar a remuneração monetária, uma vez que, como a teoria do
direito natural de Locke afirmava, o indivíduo é proprietário de seu corpo
e por conseqüência, proprietário do resultado do seu trabalho. As compo-
sições literárias sendo resultado de um trabalho, o autor é o proprietário
primordial de sua obra e pode legitimamente receber um benefício, uma
remuneração por este trabalho. Vemos que este é um exemplo de como
podemos articular, de uma maneira diferente, na primeira Idade Moder-
na, os elementos que Bourdieu descreve como desvinculados para forjar
uma definição de campo artístico e literário no século XIX. Outra possibi-
lidade de pensar com este livro e com o que queria ilustrar — e tenho cer-
teza de que José Sérgio Leite Lopes concorda com isto — é a idéia de que
devemos ler Bourdieu e podemos comentar Bourdieu, e explicar a dificul-
dade do seu estilo e de sua conceitualização. Mas o mais importante é tra-
balhar com Bourdieu, quer dizer, é utilizá-lo para temas que não pôde abor-
dar, para períodos que não foram historicamente os mais importantes para
ele. Trabalhar com seus conceitos, mas ir além, trabalhar com as suas pers-
pectivas, com a idéia de um pensamento relacional e a repulsa à projeção
universal de categorias historicamente definidas. Aqui, dentro do tema que
estou discutindo, como pensar a relação de dependência ou autonomia nos
séculos da primeira modernidade, XVI, XVII, XVIII, nos quais o mais
fundamental é a presença do poder monárquico ou principesco? Como
devemos pensar esta relação entre o espaço de criação estética e as formas
de exercício do poder? Há diversas possibilidades. Uma delas é pensar que
aparece, no século XVII, com o mundo das academias — que talvez sejam
menos dependentes do poder do que pensavam — uma prefiguração de
uma autonomia do espaço literário. Neste caso, haveria uma primeira de-
finição da figura do escritor e do campo da literatura. Era um pouco o tema
de um colega francês que trabalhou com Bourdieu, Alain Viala, num livro
chamado La Naissance de l’écrivain [O Nascimento do escritor], e que se dedica
a compreender como a construção de instituições literárias no séculos XVII
— que foram, inclusive, inicialmente sugeridas pelo poder estatal — havia
definido uma figura de escritor com autonomia. Ou devemos pensar que,



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 4 7

ao contrário, paradoxalmente, é porque a escrita se situa dentro do âmbito
do poder que pode adquirir uma certa autonomia, não constituindo uma
distância contra o poder. Seria, paradoxalmente, uma produção de uma
autonomia a partir de uma dependência em relação ao poder. Podem ilus-
trar isto — o que é uma outra maneira de trabalhar com Bourdieu — to-
dos os trabalhos que se dedicaram, nos últimos anos, à sociologia da arte
— não unicamente os que evocaram Rubens e Rembrandt, mas os que se
dedicaram a pensar como se organizou a relação entre a inscrição dos pin-
tores dentro do mundo gremial das corporações medievais ou renascentistas
e como, para subtrair-se às regras, foram forjados os procedimentos e o status
que davam à pintura seu pertencimento ao mundo das corporações de ofi-
cio. Eles mostram que a única saída, nesse caso, era — salvo o caso de Rem-
brandt — entrar no mundo das cortes. Ou seja, a dependência em relação
ao Príncipe podia assegurar uma distância em relação ao mundo das cor-
porações ou dos grêmios e assegurar à prática pictórica o estatuto de uma
arte liberal, e não mais o estatuto de uma arte mecânica, como nos grêmios
de ofícios. Vê-se que isso se dá paralelamente à idéia da literatura no século
XVII, quer dizer, a idéia de uma dependência que produz uma autonomia,
pelo menos relativa — meu amigo e colega Christian Jouhaud, num livro
recente sobre poder e literatura no século XVII, que se opõe à visão de Alain
Viala, sustenta a tese de que é possível se pensar que, quase no mesmo
momento, fins do século XVI, começo do XVII, também houve esta auto-
nomia conquistada através de uma nova forma de dependência que permi-
te quebrar as coações que vinham do mundo tradicional das artes mecâni-
cas e dos grêmios ou corporações.

Em As regras da arte há, ao mesmo tempo, uma construção teórica que
propõe conceitos para aproximar-se das obras culturais; mas há a primeira
parte do livro, dedicada a uma análise específica de uma obra, L’Éducation
sentimentale [A Educação sentimental], de Flaubert. Desta maneira, a pro-
posta, ao mesmo tempo teórica e empírica, analítica, permite construir ele-
mentos que podem ser reutilizados para pensar situações ou configurações
históricas muito diferentes das que Bourdieu definiu como campo já cons-
tituído na sua autonomia cristalizada. Este é um primeiro elemento de re-
flexão que permite pensar que não podemos destacar o trabalho de Bourdieu



1 4 8  •  T O P O I

de outros publicados em suas coleções ou em sua revista, Actes de la Recherche
en Science Sociale. Muitos trabalhos que evocaram o campo da história da
arte foram publicados primeiro como artigos e ensaios em Actes de la
recherche, e depois se transformaram em livros. Isso mostra também que
existe a possibilidade de um trabalho com Bourdieu que não é simplesmente
a reprodução de sua teoria, mas que existe a capacidade de uma inovação
proposta pelos seus instrumentos teóricos, analíticos e críticos. O segundo
elemento que gostaria de sublinhar, pode ser pensado a partir de uma cita-
ção de Bourdieu muito simples: “Il n’y a pas d’au-delà de l’histoire” [“Não
há nada para além da história”]. O que Bourdieu quis indicar com isso, foi
uma dimensão histórica fundamental em todas as ciências sociais, inclusi-
ve, é claro, na sociologia. Daí a proximidade entre a obra de Bourdieu e
uma obra que também permitiu conhecê-lo melhor na França — que me
parecia talvez um pouco mais rudimentar teoricamente do que a dele, na
definição de um conceito como o de habitus — que é a obra de Norbert
Elias. E o que há de comum entre a obra de Elias e a de Bourdieu é consi-
derar que a sociologia não se define como uma ciência social do presente,
o que Elias chamou de “o retiro do sociólogo no presente” [The Retreat of
Sociologists into the Present1], como se o objeto da sociologia fosse a socie-
dade contemporânea. Nem para Bourdieu, nem para Elias este projeto era
válido, e a sociologia não se definia por um recorte cronológico particular.
Era uma maneira de pensar o mundo social. E Bourdieu foi quem multi-
plicou as pesquisas sociológicas sobre a França contemporânea. Dedicou
muito de seus livros ao século XIX, porque parecia um momento de crista-
lização dos campos culturais, e foi inspirado por muitos trabalhos sobre a
Idade Moderna. Desta maneira, existe uma idéia da sociologia — fiel à
fundação da sociologia na França por Émile Durkheim ou por Marcel Mauss
— com uma tripla dimensão: sociológica, em suas técnicas e conceituali-
zações; antropológica, em suas descrições; e histórica, em suas perspecti-
vas. A partir deste momento, se pode entender a relação de Bourdieu com
os historiadores. Com a maioria dos historiadores, esta relação nem sem-
pre foi fácil. Isso porque os historiadores, por um lado, têm tendência a
repelir o que consideram uma conceitualização excessiva, e têm sempre a
referência empírica muito forte na suas perspectivas. E, em segundo lugar,



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 4 9

porque havia, com Bourdieu, um retorno a esta definição de sociologia como
o saber do mundo social. Ou seja, finalmente, um saber, um conhecimen-
to que afastava o saber histórico e a sociologia como ciência das ciências
sociais. Era mais ou menos a proposta da tradição francesa. E também, a
partir dos Annales e de Braudel em particular, houve a mesma tentação de
definir a história como disciplina chave, que devia organizar a totalidade
do campo das ciências sociais. Há artigos famosos de Braudel que dedi-
cam-se a esta idéia da história como a ciência, o saber, o conhecimento chave,
capaz de organizar a totalidade do campo das ciências sociais, em particu-
lar a partir de sua conceitualização das temporalidades. Havia uma tensão
quase necessária entre os historiadores e os sociólogos, especificamente entre
Bourdieu e a tradição histórica francesa. E uma das razões disso, parece-
me, é que há historiadores que trabalharam com Bourdieu — como eu
mesmo — mas o mundo dos historiadores de Bourdieu era mais um mun-
do estrangeiro, ou ainda composto por historiadores da arte, como Carlo
Ginzburg — pois Carlo Ginzburg é também um historiador da arte —,
visto que seu livro sobre Piero de la Francesca não pode ser entendido fora
da sua relação com Bourdieu. É a partir da idéia de que “não há nada para
além da história”, deste ponto de partida, que podemos ver como a contri-
buição de Bourdieu permitiu reformular, para os que podiam escutá-la e
entendê-la, algumas tensões da prática dos historiadores. Nesse sentido, há
uma contribuição de Bourdieu que pode ser relacionada com o que discu-
timos ontem,2 depois de uma pergunta feita por Andrea Daher sobre o tema
do conhecimento histórico e da repulsa ao relativismo, idéia fundamental
na perspectiva de Ginzburg. Diferentemente de algumas leituras de Bourdieu,
há um sociologismo que define todas as coações sociais que regem uma
produção estética ou científica, reduzindo essa produção à suas condições
sociais e aos interesses econômicos primordialmente involvidos nesta pro-
dução. Esta é, em parte, a perspectiva que encontramos em alguns traba-
lhos de sociólogos da ciência. Isto é, há uma espécie de redução do saber às
suas condições de produção, que finalmente desemboca num relativismo.
Não era esta a posição de Bourdieu. Muito pelo contrário. A idéia de que
estudar as condições sociais históricas de produção de conhecimento e
manter a validade deste conhecimento e seus critérios de prova — o que



1 5 0  •  T O P O I

exige uma força de adequação com seu objeto comprovada — indicam uma
tensão absolutamente central. Sempre cito uma passagem do livro Raisons
pratiques [Razões Práticas] em que Bourdieu diz que recordar a dimensão
social das estratégias científicas não é reduzir estas demonstrações científi-
cas unicamente a exibições retóricas. Dizer que o capital simbólico desem-
penha um papel de ferramenta e de aposta dentro das competições cientí-
ficas não é fazer da busca do lucro simbólico o fim ou a razão de ser exclu-
siva das condutas científicas. E para Bourdieu, ao seu modo, usando as
reflexões de alguns historiadores sobre o conhecimento histórico, havia uma
prática da nova história das ciências. Havia a necessidade de pensarmos
juntos o elemento de inscrição de cada produção de saber dentro de condi-
ções de possibilidade específicas e dentro de competições econômicas ou
simbólicas, ao invés de abandonarmos a idéia de que havia critérios dentro
deste processo que permitiam, num momento dado, validar ou não,
autentificar ou não, comprovar ou não tal ou tal produção do saber. A par-
tir daí, temos uma primeira lição de Bourdieu que pode esclarecer o debate
que evocamos ontem entre, por um lado, a história como ficção — e, por
consequência, sobre o relativismo — e, por outro lado, uma percepção de
uma objetividade sem condições históricas fora de determinações sócio-
econômicas, que pode definir uma posição positivista ou uma posição ide-
alista. Bourdieu define muito claramente: não há contradição entre desco-
brir, analisar as condições de possibilidade de produção de saber e conside-
rar que este saber pode ou não ser comprovado numa epistemologia parti-
cular em um tempo e um lugar. A segunda contribuição de Bourdieu para
uma reflexão sobre a história — em geral, não unicamente a história cultu-
ral, que foi o objeto da primeira parte da minha intervenção — é a possibi-
lidade de superar uma dicotomia, que foi reforçada nos últimos anos, en-
tre dois posicionamentos : por um lado, o do que se pode chamar física
social, quer dizer, uma história estruturalista que reconstituía, fora da per-
cepção da consciência dos indivíduos, os laços, as dependências, as domi-
nações que regiam, governavam suas posições como dominantes ou como
dominados. A física social é o que pode definir a história demográfica, so-
cial, econômica na tradição francesa dos Annales, dos anos 30 aos anos 60,
e que se vinculava mais diretamente ao modelo estruturalista. E por outro



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 5 1

lado, a fenomenologia social, ou seja, a história que se baseia na linguagem
dos atores, nas palavras que usam, na consciência que têm, nas suas per-
cepções, isto é, que se situa do lado de uma forma de história que não se
baseia nas interdependências desconhecidas, mas nas percepções conscien-
tes. Esta fratura pode ser encontrada em quase todas as ciências sociais, entre
uma sociologia quantitativa e a etnometodologia. Ou pode também ser
encontrada na economia, entre as teorias da eleição racional e a descrição
dos mecanismos econômicos não percebidos pelos indivíduos. Na histó-
ria, somam-se nos últimos anos as propostas da microhistória e as propos-
tas de um retorno a um estudo das racionalidades dos atores, com as obras
de historiadores que tentaram resgatar dos arquivos as próprias palavras dos
indivíduos. É claro que esta tensão se tornou muito forte, e é muito difícil
articular a física social das análises estruturalistas e a fenomenologia social
das análises da consciência da percepção e da racionalidade dos indivíduos.
E a partir daí, houve um enfrentamento estéril entre os que se mantinham
fiéis a uma forma clássica de história sócio-econômica e os que se basea-
vam numa análise das relações e ações organizadas segundo as racionalidades
explícitas dos atores. E parece-me que a contribuição de Bourdieu ajuda a
superar esta tensão ou esta contradição, por sugerir que, para cada objeto
de análise, devemos pensar ao mesmo tempo no espaço, no campo de co-
erção, de coações, de interdependências que não são percebidas pelos indi-
víduos, e, ao mesmo tempo, localizar dentro dessa rede de coações um es-
paço para o que chamava “sentido prático”, ou estratégia, ou ajuste às si-
tuações — e que, inclusive, para indivíduos que têm as mesmas determi-
nações sociais, não funciona de uma maneira homogênea. E todo um tra-
balho feito sobre a história dos livros, história dos textos, história da leitu-
ra, pode ilustrar ou se apoiar nesta perspectiva. Há coações, que vêm, por
sua vez, das intenções do texto, que vêm das possibilidades abertas ou fe-
chadas pela forma de escrita de um texto, um manuscrito, um livro im-
presso, a tela de um computador. E há coações que vêm para cada leitor
através de seu pertencimento a uma comunidade sócio-cultural. Isto quer
dizer que este tipo de história deve conhecer, em primeiro lugar, uma série
de determinações, de coações, que se ligam ao texto, ao objeto e ao sujeito
que se apodera do texto de uma forma particular. Ao mesmo tempo, sabe-



1 5 2  •  T O P O I

mos que todos os leitores, inclusive os que pertencem a uma mesma comu-
nidade de leitura, de interpretação, à mesma comunidade sócio-cultural, à
mesma classe social, não lêem da mesma maneira ou não produzem o mesmo
sentido frente a uma mesma obra lida no mesmo suporte. E daí este espaço
para a estratégia pessoal, individual, para uma competição mais ou menos
forte dentro de coações externas ou internas compartilhadas. E muitos dos
novos campos da história — os estudos sobre a cidade, os estudos sobre os
processos educativos, os estudos sobre a construção dos saberes científicos,
inclusive a própria história — se podem entender, tendo sido superadas as
contradições a partir desta perspectiva. E essa é a razão, ao que me parece,
pela qual Bourdieu ajudou os historiadores a se distanciarem da herança
da história das mentalidades para refletirem de uma maneira mais comple-
xa, ou mais sutil, sobre a relação entre as determinações externas, a incor-
poração destas determinações e, finalmente, as ações. E é a razão pela qual
o conceito de representação que Bourdieu utiliza, o conceito de classifica-
ção — de luta de representação, de luta de classificação — se tornou uma
categoria essencial, porque permite instalar a análise dentro da herança da
sociologia e da antropologia fundadora de Mauss e de Durkheim. E a cate-
goria de representações coletivas, tal como foi definida por Durkheim e
Mauss, aponta para a incorporação, dentro do indivíduo, do mundo social
a partir de sua própria posição dentro deste mundo, como se as categorias
mentais fossem resultado da incorporação das divisões sociais e definissem
para cada indivíduo a maneira de classificar, falar ou atuar. Um livro como
La Distinction [A Distinção] se fundamenta sobre a idéia de que estas re-
presentações do mundo social, ou seja, a representação que o indivíduo —
ou o grupo — tem de si mesmo e a representação que tem dos outros, se
traduzem através dos estilos de vida — que era o objeto da pesquisa do li-
vro. Mostra como nas práticas de consumo, as diversas classes, os diversos
grupos manifestam essas representações que tinham do mundo social, sem
necessariamente organizá-las de maneira consciente. E, finalmente, para
Bourdieu, a identidade social que se percebe através do que cada grupo
mostra de si mesmo e que se remete à incorporação mental coletiva de es-
quemas de percepção, desemboca na encarnação desta identidade social
através daquilo que representa este grupo de uma maneira individual ou



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 5 3

coletiva. A definição do ser social, da identidade social, é dada assim não
unicamente a partir das condições objetivas que definem as categorias so-
ciais, mas, como diz Bourdieu, do ser percebido por si mesmo ou pelos
outros. Daí a luta constante de classificações. E daí também uma visão di-
nâmica do mundo social, baseada não unicamente na idéia de hierarquia,
que remete a níveis desiguais do ponto de vista sócio-econômico, mas na
idéia de que as representações e os discursos que anunciam estas represen-
tações pertencem à construção do social. Há um recurso na obra de Bourdieu
para superar uma outra dicotomia, entre os historiadores que pensam que
podemos pensar o mundo social a partir unicamente de critérios objetivos,
de desigualdades econômicas — a partir da posição nas relações de produ-
ção, do nível econômico, do pertencimento a um estamento ou classe socio-
profissional — e os historiadores que pensam que o mundo social é produ-
to dos discursos e que não há realidade social externa aos discursos. Este é
um grande debate na historiografia norte-americana. A perspectiva de
Bourdieu, parece-me, propõe, de uma forma sutil, uma relação dialética
entre características objetivas que definem aquilo que, para um indivíduo,
é possível enunciar, pensar, classificar — recursos estes que pertencem ao
mundo das representações coletivas e que se ligam diretamente à posição
no mundo social. Mas, ao mesmo tempo, a expressão destas representa-
ções coletivas constantemente deslocam, inventam, no mundo social, as
divisões sociais. Um livro como o de Luc Boltanski, Les Cadres [Os Execu-
tivos], num momento seguinte ao trabalho de Bourdieu, é a ilustração dis-
so: a invenção de uma categoria social, os executivos, a partir de proprieda-
des objetivas, mas que não eram suficientes por si só para criar o grupo. O
grupo se criou através das representações e dos discursos que impunham
aos membros destes ofícios disseminados e aos outros grupos sociais e, fi-
nalmente, ao Estado, a idéia de que existia um grupo social homogêneo,
identificável a partir de seu estilo de vida — os executivos. É uma demons-
tração, parece-me, da pertinência desta perspectiva. Nos últimos anos, esta
inspiração de Bourdieu permitiu instalar no cerne de muitas pesquisas his-
tóricas um conceito como o de violência simbólica ou de dominação sim-
bólica. Isto é, pensar que não há unicamente, numa sociedade, formas de
dominação brutais ou enfrentamentos explícitos, imediatamente sociais:



1 5 4  •  T O P O I

rebeliões, greves, afrontamentos. Para que uma dominação se reproduza, é
preciso um mecanismo de violência simbólica ou de dominação simbóli-
ca. Há um livro de Bourdieu em que se utiliza mais este conceito de domi-
nação simbólica — a idéia de que existe este tipo de dominação quando os
dominados incorporaram os princípios da dominação que asseguram a sua
dependência como legítima —, que é, evidentemente, o livro sobre domi-
nação masculina. Nele, há a seguinte definição: “Os dominados utilizam
as categorias construídas do ponto de vista dos dominantes sobre as rela-
ções de dominação e, a partir daí, fazem estas relações de dominação pare-
cerem naturais.” O fundamento da dominação masculina considera que
ela pertence a uma ordem da natureza e que, a partir desse momento, se
reproduz. Mas o importante na obra de Bourdieu era destacar que esse tipo
dominação se reproduz a partir da incorporação da legitimidade do princí-
pio da dominação nas percepções dos dominados — neste caso, das domi-
nadas (o que é também uma possibilidade de se pensar a dominação colo-
nial). Não se deve pensar que se instala uma dominação sem violência. Há
um ato fundador da violência que é a conquista dos territórios, a domina-
ção dos corpos, o controle dos indivíduos. Mas para reproduzir-se este tipo
de dominação não há a necessidade de se manter o mesmo nível de violên-
cia explícita, mas há de se instaurar um mecanismo mais sutil que é o da
incorporação da legitimidade pelos dominados da desigualdade ou da do-
minação. Não é justo dizer, nesse sentido, que Bourdieu nunca tratou da
possível destruição da reprodução desses mecanismos: é claro que isso faz
parte de sua análise, baseada nos mecanismos que asseguram a reprodução
da dominação nas condições que permitem, num certo momento históri-
co dado, uma ruptura com esta dominação. Os dominados podem recusar
progressivamente o que haviam incorporado, ou ainda, um acontecimen-
to brutal pode dilacerar o tecido ordinário da reprodução e introduzir uma
crise violenta. Entre essas duas modalidades de ruptura, Bourdieu não es-
colhe claramente. Observando rupturas de dominação, esperando que acon-
teçam, Bourdieu estava invadido ao mesmo tempo pela descrição analíti-
ca, científica e crítica da força dos mecanismos que asseguram a reprodu-
ção das dominações. Talvez seja a razão pela qual haja algo de melancólico
em seu trabalho.



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 5 5

E vou concluir com algo nesta linha de pensamento, sublinhando a
importância do trabalho intelectual de Bourdieu, como fiz até aqui através
dos seus conceitos. Isso me parece útil, porque a figura de Bourdieu teve
uma presença importante na mídia e na sociedade francesa, tendo sido o
único intelectual que teve com a sua morte a primeira página de muitos
dos jornais, desde de Foucault, e antes, de Sartre. Isso cristalizou um senti-
mento forte, inclusive nas pessoas que nunca tinham lido uma só linha de
Bourdieu. Um pouco como no caso de Rousseau, no século XVIII. Pensa-
vam talvez que Bourdieu, tal como Rousseau, lhes defendesse contra esta
reprodução da dominação, sem necessariamente terem conhecimento de
uma obra que, exceto os últimos livros, é muito difícil. É uma obra concei-
tualmente complicada, e é muito difícil entrar nela. Mas restou a figura
pública e a tristeza, largamente compartilhada, depois de sua morte. É cla-
ro que havia um risco nisso: esquecer que Bourdieu não era o único que se
opunha à globalização, mas era um sociólogo que havia desenvolvido pes-
quisas muito complicadas, havia escrito livros muito difíceis e proposto
análises críticas que se dedicavam a temas que não eram necessariamente
os mais contemporâneos. Há mais dois aspectos a serem acrescentados. O
primeiro constitui uma das tensões fundamentais de Bourdieu: a de que a
sua própria perspectiva intelectual implicava que ele fosse, ao mesmo tem-
po, objeto e produtor de sua análise. O livro Homo Academicus, de 1984,
que analisa um campo particular, o campo acadêmico, a que claramente
Bourdieu pertenceu, consiste, nesse sentido, numa análise sociológica do
espaço social no qual ele próprio se encontrava. E Bourdieu expressava no
prólogo deste livro a dificuldade de constituição de qualquer discurso cien-
tífico sobre o mundo social. Pensava que havia uma dificuldade em produ-
zir um discurso analítico sobre o mundo social porque havia uma repulsa
do mundo social frente a sua própria verdade — particularmente, mas não
unicamente, dos dominantes. O discurso sobre o mundo social é sempre
difícil porque é contrário à natureza dos interesses imediatos das desigual-
dades. E, desta maneira, a tarefa não é fácil — talvez seja mais fácil escrever
sobre o século XV ou XVI, como eu. A dificuldade de qualquer discurso
científico sobre o mundo social logra seu paroxismo, no caso de um dis-
curso que se dedica ao espaço, ao próprio jogo no qual o seu autor se en-



1 5 6  •  T O P O I

contra comprometido. E daí a tensão entre, por um lado, a reconstrução
dos mecanismos desconhecidos pelos indivíduos e, por outro lado, a ne-
cessidade do sociólogo de objetivar a sua própria posição como membro,
nesse caso, do campo acadêmico e, mais geralmente, do campo social. Pa-
rece estar introduzida aí uma divisão, uma tensão no indivíduo. Em minha
opinião isso se remete a esta tensão fundamental: a idéia segundo a qual o
sociólogo não está ausente do objeto de sua descrição. Pode-se dizer que o
historiador também está dentro do seu objeto, mas não da mesma manei-
ra. Não participamos como historiadores do campo da produção historio-
gráfica do século XVI ou do XVII. Desta maneira, há uma presença, um
compromisso, uma relação, mas que não funciona segundo o mesmo mo-
delo. E a reflexividade crítica que implica tal posição, me parece uma das
razões fundamentais da tensão e, como dizia, talvez da melancolia que
Bourdieu expressa em alguns textos. Ele sempre se recusou, até os últimos
anos, a escrever qualquer forma de autobiografia. Entretanto, num livro
como Méditations pascaliennes [Meditações Pascalianas] há muito disso.
Encerrarei hoje com Pascal, com uma citação de que sempre gostei nas
Meditações Pascalianas, na introdução de Bourdieu: “Desde há muito, quan-
do me faziam a pergunta, em geral mal intencionada, acerca de minhas rela
com Marx, eu aquirira o hábito de responder que, tudo ponderado, e caso
fosse de fato indispensável uma filiação a qualquer preço, eu me considera-
ria, muito mais, um pascaliano...” E por que Pascal? Seria todo um outro
seminário sobre a maneira de Bourdieu ler Pascal, sobre a formulação, numa
outra linguagem, do mais essencial em sua própria sociologia. E, por exem-
plo, o conceito de campos articulados aparecia em Pascal como a categoria
de grandeza. A grandeza do rei não é a grandeza do homem de letras, que
não é a grandeza do sábio, isto é, que tem interesses, proveitos, expectati-
vas que variam segundo essas ordens de grandeza. E muitos outros elemen-
tos, como a dominação simbólica, também apareciam em Pascal. Esta for-
mulação, para Bourdieu, era uma maneira de dialogar com o passado e, ao
mesmo tempo, de desenvolver uma conceitualização própria. E, ao final
das Meditações Pascalianas, há uma reflexão inesperada a respeito da rela-
ção muito forte entre o caráter insuportável do pensamento da morte e um
tema tão caro a Pascal, que é o da diversão do mundo, ou seja, a busca dos



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 5 7

prazeres ou das ocupações que podem distrair o homem deste pensamento
fundamental da limitação da sua existência. E Bourdieu faz referência a
Pascal para mostrar que havia uma exigência fundamental que ele tratava
em termos de religião e que Bourdieu podia tratar em termos de constru-
ção do saber. E vou acabar com esta citação de Pascal: “Vamos morrer sós,
então devemos fazer como se estivéssemos sós. Buscaríamos a verdade sem
hesitar, e se a recusássemos, mostraríamos estimar mais a estima dos ho-
mens do que a busca da verdade.”
JOSÉ SÉRGIO LEITE LOPES: Agradeço o convite honroso para estar aqui de-
batendo no Programa de Pós-graduação em História Social da UFRJ com
Roger Chartier e Andrea Daher. É uma honra, porém uma tarefa difícil,
porque esta já seria uma palestra em si mesma, não há necessidade de
debatedor. Mas no sentido de provocar a discussão coletiva, arriscarei pro-
por algumas questões sobre a relação de Bourdieu com a história e com os
historiadores. Creio poder dizer que a temática da história teria uma im-
portância maior na obra de Bourdieu a partir de 1980. Em que constru-
ções anteriores de Bourdieu os seus conceitos de habitus, de capital, de
campo tomam uma feição mais histórica? Se tomarmos um artigo chama-
do Le mort saisit le vif [O morto se apodera do vivo]3  — que foi um artigo
originalmente publicado em Actes de la Recherche, em 1980 —, veremos
que ele propõe certas categorias para se pensar o material histórico em ter-
mos do que seria uma história incorporada pelos homens, que se apresenta
com suas práticas, suas ações, seus testemunhos, sua história oral, ao lado
de uma história objetivada ou reificada ou institucionalizada, que aparece
em arquivos, em estátuas, em construções, na arquitetura, numa série de
coisas. Enfim, ele está, a partir desse momento, mais preocupado direta-
mente com a história, com a presença da história nas suas análises e, a par-
tir daí, se vê na produção da revista Actes de la Recherche, e depois nos
seus próprios livros, essa busca e essa presença maior da história. Por exem-
plo, no artigo chamado Espace social et genèse des ‘classes’ [Espaço social e gê-
nese das ‘classes’ 4], assim como no livro Choses dites [Coisas Ditas], Bourdieu
se define como um estruturalista construtivista ou um construtivista estru-
tural. E, progressivamente, vai se defendendo de uma visão que se tem do
Bourdieu dos anos anteriores, quando ele inicia a sua produção, nos anos



1 5 8  •  T O P O I

60 e 70, do estereótipo de um estruturalista reprodutivista. Bourdieu teve
uma formação filosófica na École Normale Supérieure, essa instituição fran-
cesa poderosa no campo intelectual e educacional. Tem, portanto, essa
bagagem de filósofo, em particular da história da ciência e da filosofia, que
era uma das vertentes das alternativas filosóficas, no momento da sua for-
mação. Por um imprevisto da vida, digamos assim, foi convocado para o
serviço militar na Argélia, e a sua trajetória é infletida por este aconteci-
mento histórico. Então, ele se torna etnólogo e sociólogo, desvia-se pela
antropologia e pela sociologia, para o estudo das realidades sociais coloca-
das pelo impacto da guerra colonial que estava presenciando como convo-
cado, porém com funções técnicas. Tendo ligação com a universidade lo-
cal, ele aproveita essa situação para fazer pesquisa. Com a formação que
tem, sua primeira produção etnológica foi influenciada pelo estruturalis-
mo da época, pela obra de Lévi Strauss que é uma importante inspiração
para ele nesse momento. Vê-se na sua produção, na Argélia, um diálogo
muito grande com a estatística e com os estatísticos. A sua participação é
mais como etnólogo, como então se afirma, porém já com um diálogo muito
grande com a estatística. Um dos seus primeiros livros, Travail et travailleurs
en Algérie5 [Trabalho e trabalhadores na Argélia], é feito em colaboração com
três estatísticos, que estabelecem dados numéricos sobre o trabalho e o
desemprego na Argélia ao lado de uma análise sociológica de Bourdieu sobre
os trabalhadores e suas concepções de trabalho. Embora este seja um tra-
balho em que ele pode ser visto retrospectivamente como “construtivista”,
há várias influências e várias vertentes na sua produção, inclusive uma ver-
tente como etnólogo estruturalista. Alguns artigos marcam este caráter,
como por exemplo, a análise de La Maison kabyle [A Casa cabília],6 publicada
numa coletânea em homenagem aos 60 de Lévi-Strauss. Ao mesmo tem-
po, após essa passagem pela Argélia, ele procura fazer uma análise de sua
própria origem social. De fato, Bourdieu vem de uma comunidade cam-
ponesa, e tem assim uma origem social sui generis em termos de um acadê-
mico, de um universitário. A explicitação do peso de sua origem em toda
sua vida e obra ocorreu perto de sua aposentadoria e em textos póstumos,
especialmente num texto intitulado Esquisse pour une auto-analyse [Esboço
para uma auto-análise].7 Pelo fato dessa origem, foi aluno bolsista até o fim



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 5 9

da trajetória universitária, e pôde se tornar um professor universitário. E
ele então, confrontado com os camponeses da Argélia, procura “fazer um
teste” — pelo menos é a racionalização que ele mesmo faz — com os cam-
poneses que conhecia da sua infância. Procurou fazer o contrário de Tristes
Trópicos — como ele mesmo conta em filmes recentes, como La Sociologie
est un sport de combat [A Sociologia é um esporte de combate], de Pierre Carles,
de 2001, ou na entrevista dada a Andrea Loyola para a UTV da UERJ. Ao
invés de fazer uma viagem longínqua, naqueles países longínquos — quer
dizer, por aqui mesmo — ele devia procurar perto, no familiar. Mas não se
trata de um familiar tão familiar assim para quem é professor universitário.
A sua origem não é uma das mais modais, das mais freqüentes e permitiu
esse trabalho. Quando se olha a posteriori, é um trabalho muito objetivo,
muito carregado de observações, de fotos, de estatísticas e muitos depoi-
mentos, de genealogias, um estudo da reprodução do patrimônio entre as
famílias camponesas. E, em nenhum momento, Bourdieu diz que é a sua
própria vizinhança, sua família, sua origem que está ali. Posteriormente,
disse que fez essa viagem para o familiar, mas não há nenhuma explicitação
maior. Agora foi publicado postumamente um livro chamado Le Bal des
célibataires [O Baile dos celibatários], baseado no artigo que se chama Celi-
bato e condição camponesa,8 onde a atenção toda é voltada para as impres-
sões e intuições que o levaram a fazer a pesquisa, que foi a observação do
baile em que os solteiros ficavam à parte, não tinham par. E ele mesmo diz
que, na época, não fora capaz de se abrir e dizer que, por exemplo, o pai
dele foi freqüentemente fazer as entrevistas com ele. O próprio pai era um
informante e era também uma garantia para a sua entrada no grupo, coisas
desse tipo. Então ele tinha uma concepção mais objetivista: estava estabe-
lecendo uma ruptura científica pela objetivação dos outros e de si mesmo,
mas era, antes de tudo, uma grande ruptura objetivista. E, com uma fúria
de trabalho e de pesquisa, encara uma série de objetos, tanto pelo lado
etnológico, na Argélia, como na sociologia da França. Quando volta para a
França, começa a fazer trabalhos na área da educação, da cultura, de onde
vem o livro Les Héritiers [Os Herdeiros], depois La Reproduction [A Repro-
dução], e outros livros, como L‘Amour de l‘art [O Amor à arte], que é uma
pesquisa sobre os museus, e Un art moyen [Uma arte média], sobre a foto-



1 6 0  •  T O P O I

grafia. Trata-se, por um lado, de uma série de pesquisas sobre o ensino, sobre
a universidade, os estudantes e a reprodução pedagógica e, por outro lado,
o acesso à cultura erudita, aos museus, e uma forma média de cultura que
seria a difusão da fotografia. Ele estabelece uma série de pesquisas também,
nessa ânsia de objetivação com aparato estatístico, com questionários ex-
tensivos. Portanto, se estabelece como um autor da sociologia do presente,
da etnologia argelina, onde a política está presente, imbricada, embora ti-
vesse tido uma posição de que a política se exerce através do exercício da
ciência, da pesquisa e da revelação da realidade social. Mais tarde, Bourdieu
tem outro encontro com a história, ao estudar o sistema educacional uni-
versitário, e quatro anos depois do livro Les Héritiers. Les Étudiants et la
culture [Os Herdeiros. Os Estudantes e a cultura] ser publicado, acontece uma
grande transformação desse sistema, em maio de 1968. Então, apesar de
suas obras procurarem os próprios acontecimentos históricos, aquilo que
ele produz é uma análise objetivada daquele presente, com um aparato es-
tatístico forte, com análises do campo — progressivamente ele vai estabe-
lecendo o seu conceito de campo. Isso culmina, em 1970, com o livro A
Reprodução, que depois é traduzido nos Estados Unidos, e no Brasil, em
1975. Nesse momento, Bourdieu tem fama de sociólogo estruturalista, ao
mesmo tempo com pouco uso da história e com essa ênfase nos mecanis-
mos de reprodução, como uma visão da dominação de cima para baixo,
desde o centro da dominação, razão pela qual foi criticado constantemen-
te. Posteriormente, Bourdieu deixa claro que tinha incorporado esse arse-
nal da análise estrutural e que, no entanto, estava atento ao agenciamento
social, à transformação histórica, através de uma crítica interna que fez ao
estruturalismo, através do conceito de habitus e dessa passagem das regras
de parentesco às estratégias matrimoniais, dessa busca da prática, que é uma
busca que vai até o fim da vida com Pascal (essa idéia da prática como oposta
à razão escolástica, a razão dos scholars). Mesmo nesse momento ele está se
apresentando como um autor objetivista: a história encontra-se embutida
no próprio conceito de habitus, ou o próprio conceito de capital, que toma
de Marx e tenta generalizar no sentido de suas aplicações sociais mais am-
plas do que a economia estritamente, com a noção de capital cultural, ca-
pital social e etc. Enfim, há algo que eu gostaria de perguntar a Chartier,



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 6 1

que acompanhou junto a Bourdieu essa passagem, nos anos 80, quando
aparecem, logo depois de O morto se apodera do vivo, esses artigos históri-
cos, sobre a questão da região, da história da região, quando o próprio
Chartier contribui com um artigo, publicado em Actes de la recherche9 so-
bre a divisão da França entre o norte e sul, quando aparecem progressiva-
mente as análises das classes, do espaço social, da gênese das classes, quan-
do Bourdieu se preocupa cada vez mais com esse lado da fenomenologia
social, da subjetividade. Então, eu tenho uma pergunta a fazer sobre esse
encontro de Bourdieu com uma área da história que estava se desenvolven-
do, a história cultural, a microhistória, enfim, diversas correntes de diver-
sos países que estavam se desenvolvendo nesse momento, ou o próprio diá-
logo com a história social inglesa, com Hobsbawm, com Thompson e ou-
tros. Havia um certo diálogo, além da publicação de artigos de historiado-
res em Actes de la recherche.10 Esse diálogo acabou reforçando um lado da
obra de Bourdieu, e que vai se desenvolvendo ao longo do tempo, ao pon-
to de, justamente no seu período final, nos anos 90, em As Regras da arte,
já se pode notar uma construção diferente das outras obras. Ele começa,
quase à maneira de um historiador cultural, descrevendo qual é o contexto
do romance de Flaubert, de A Educação sentimental, a emergência do cam-
po artístico naquele momento, para depois chegar, digamos assim, a con-
siderações mais amplas, sobre a gênese dos campos e sobre considerações
metodológicas. Depois também, em Meditações Pascalianas, de 1997, a arma
que ele utiliza contra a razão escolástica, em grande parte, são os funda-
mentos históricos da razão, é a constituição do campo da filosofia ou do
campo da ciência. Então, o próprio conceito de campo, que inicialmente
se colocava como uma aplicação do estruturalismo à sociedade francesa, a
partir de um instrumental testado na lingüística, depois em sociedades
menos diferenciadas, ele é depois pensado em relação a sociedades diferen-
ciadas na França contemporânea para a área da educação e da cultura, para
autonomizar essas áreas em relação ao econômico, o que seria uma forma
de especificação histórica contida, sem muita explicitação, mas aparecia
como um procedimento estrutural, e num certo sentido, de uma oposição
à história. Mas, progressivamente, o próprio conceito de campo vai se atu-
alizando como uma especificação histórica, e a importância da sua consti-



1 6 2  •  T O P O I

tuição histórica e de suas transformações adquirem um peso muito gran-
de. Progressivamente a produção de Bourdieu ou a de seus colaboradores
se caracteriza como uma história social da sociedade contemporânea, ou
seja, o peso da história aumenta bastante. E talvez se possa ligar isso à sua
múltipla formação, inclusive na filosofia, com os historiadores da ciência e
os filósofos da ciência como Bachelard, Canguilhem e outros, que estão
sempre preocupados com a historicidade dos conceitos, com a desconstrução
e a construção histórica das categorias e dos conceitos. Bourdieu tem essa
formação inicial e, ao longo do tempo, aproveita as classificações de
Durkheim e Mauss e as amplia (passando das classificações para a luta de
classificações, generalizando a luta de classes de Marx). Então, eu pergun-
taria: qual é a visão que você tem dessa posição interdisciplinar ou entre
fronteiras de disciplinas, desse encontro de Bourdieu com os historiadores
— como, por exemplo, a discussão travada com Robert Darnton e com o
próprio Roger Chartier11 —, rumo à transformação tanto da produção
anterior deste autor, quanto da disciplina e do campo dos historiadores?

ROGER CHARTIER: Parece-me uma idéia muito interessante e pertinente, a
de uma profundidade histórica a cada etapa da trajetória intelectual de Bourdieu.
E penso que você tem razão em mostrar que há um momento etnológico,
sociológico, uma forma de sociologia cultural mais ampla. Há uma rela-
ção, em primeiro lugar, com a temporalidade: os estudos etnológicos são
estudos do presente e quase com uma ausência da história. E, hoje em dia,
se diz quanto aos estudos de Bourdieu sobre a Argélia, finalmente, que a
guerra da Argélia é onipresente e quase ausente. Ou seja, que são estudos
do tipo etnológico porque se dedicaram às comunidades não totalmente
controladas e dominadas pelo exército francês. Mas é um pouco curioso
— quando se lê agora e, particularmente, quando se lê em relação ao com-
promisso político tão forte de Bourdieu nos últimos cinco anos — ver que
esses primeiros estudos se situam nesse momento e, finalmente, não consi-
deram o evento histórico como um elemento essencial da compreensão.
Esta vertente se erradica com A Casa cabília. E depois Bourdieu se volta
para os estudos da França do século XX, os estudos sobre o sistema educa-
cional, dos modelos educativos, pelo menos a partir da fundação da Escola
Republicana. E ao mesmo tempo que Bourdieu publicava Os Herdeiros e A



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 6 3

Reprodução, comentava o texto de Durkheim sobre o sistema pedagógico
francês. Assim, se podia ver uma inscrição dos mecanismos dos anos 60 e
70 em algo que se remete à história do século XX. E podemos dizer que se
abre para Bourdieu a história do século XX de diversas maneiras: com a
dimensão da história da educação e com a leitura de alguns trabalhos de
sociologia que se dedicavam não ao momento presente, mas ao imediato
pós-guerra. Por exemplo, a tradução do livro de Richard Hoggart, La Culture
du pauvre. Não devemos esquecer que Bourdieu tinha uma capacidade de
trabalho excepcional. Ao mesmo tempo em que desenvolvia as pesquisas
sociológicas estatísticas, escrevia artigos e livros, envolvia-se em projetos
editoriais paralelamente à revista Actes de la recherche en sciences sociales, uma
coleção essencial para a transformação da paisagem intelectual francesa, dos
anos 60 até quase o presente. Dirigiu, ainda, a coleção Le Sens commun,
publicada pelas Éditions de Minuit, na qual Bourdieu traduziu livros fun-
damentais que não pertenciam à referência francesa. Um deles foi este li-
vro de Richard Hoggart sobre a cultura das classes operárias inglesas, ime-
diatamente depois da IIa Guerra Mundial. E podemos pensar rapidamente
que na história do século XX, tudo o que se remeteu à sociologia do espor-
te, à profissionalização, à transformação do campo, das práticas esportivas
também contou com a sua contribuição. Isso foi muito importante, pois
Bourdieu foi, na sua juventude, um jogador de rugby e gostava de esporte,
gostava de rugby, e ao mesmo tempo pensou que este era um objeto socio-
lógico legítimo, o que não era o caso na sociologia francesa depois da Guerra.
Dedicar estudos ao esporte parecia completamente fora da legitimidade
intelectual. Você disse — e me parece que tem razão — que o conceito de
campo era cada vez mais elaborado quanto mais Bourdieu se acercava do
século XIX, considerando que, para o campo intelectual, o campo estéti-
co, o campo literário, o século XIX é um momento chave. Os estudos que
Bourdieu dedicou à Idade Moderna ou à Idade Média se vincularam, pare-
ce-me, a amizades intelectuais. Com Georges Duby teve uma discussão sobre
as modalidades das formas de dominação simbólica na Idade Média e na
sociedade contemporânea. Um dos amigos da École Normale Supérieure
com o qual sempre manteve uma proximidade foi Louis Marin, o melhor
especialista em Pascal na França, ou talvez no mundo. E Meditações Pasca-



1 6 4  •  T O P O I

lianas correspondem a leituras de Bourdieu e, ao mesmo tempo, são como
uma homenagem e uma referência a Louis Marin. E ele encontrou em al-
guns dos historiadores que citei — que não necessariamente citavam
Bourdieu — os pesquisadores mais fundamentais: em história da arte,
Michael Baxandall; na história intelectual, Robert Darnton, que foi seu
amigo e publicou em Actes de la recherche. Some-se ainda uma forma de
reflexão de importância para o século XIX, dos marxistas ingleses, da in-
terpretação aberta e inovadora do marxismo através de Thompson, de
Hobsbawm ou de Christopher Hill. E, desta maneira, temos uma apro-
fundamento do sentido histórico de Bourdieu que vai finalmente deste
modelo quase sem história — o de Lévi-Strauss — a um modelo da histó-
ria contemporânea que dá sentido à descrição sincrônica que se alarga ao
século XIX. Afinal de contas, para toda a perspectiva cultural, trata-se de
um momento fundamental e que, finalmente, através do diálogo sobre as
formas de dominação na Idade Média até o momento contemporâneo, seria
uma maneira de entrar na obra não unicamente como uma mudança dis-
ciplinar (filosofia, etnologia, sociologia), mas também como uma presença
de sentido histórico, da dimensão histórica na reflexão. E, finalmente,
Bourdieu — pelo menos na França e por razões que são razões do campo
intelectual francês — teve conflitos com historiadores do establishment. Ao
mesmo tempo, se pode dizer que as colaborações que estabeleceu com os
historiadores italianos, americanos, e outros foram quase à altura das rela-
ções que tinha com os sociólogos — para ele, a diferença de formação era
importante, mas se diluía num projeto intelectual que, como dizia, não
supõe que sociologia seja o saber do presente e a história um saber do pas-
sado, que não poderia e não deveria se fechar nos conceitos sociológicos
para para propor análises. Parece-me uma leitura particularmente sutil da
trajetória de Bourdieu em relação com a temporalidade e, a partir daí, com
a história e com alguns historiadores.

ANDREA DAHER: Há também uma relação com a história que pode ser pen-
sada, não apenas nesse sentido da trajetória de Bourdieu, da relação com a
a diciplina e a interlocução com os historiadores, mas no sentido, por exem-
plo, da recepção dos historiadores franceses de um livro como La Distinction
[A Distinção], publicado em 1979. Ela coincide com alguns marcos da tra-



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 6 5

jetória da produção de Bourdieu, traçada por José Sérgio, que apontam para
uma perspectiva mais histórica nas suas obras, a partir dos anos 80. Isso
não se deu também, talvez, em função dessa recepção bastante particular
por parte dos historiadores franceses de A Distinção (e, ao mesmo tempo,
da recepção da história social inglesa, que chegava também à França no final
dos anos 70)?

ROGER CHARTIER: Sim, a recepção de A Distinção creio, resulta na primeira
polêmica pública em torno de Bourdieu. Porque antes, só o livro sobre o
sistema educativo havia tido uma grande ressonância pública, e muita gen-
te tentou compreender maio de 68 a partir da publicação de Les Héritiers
[Os Herdeiros], como se cada um dos estudantes envolvidos, comprometi-
dos com o movimento estudantil, o tivesse lido. E, nesse caso, já havia um
eco social, mas, se me lembro bem, não era o mesmo tipo de polêmica —
e de agressão, se pode dizer — em relação a Bourdieu. Porque, com A Dis-
tinção, todo um grupo do establshment intelectual, do qual, na França,
participavam os historiadores, atacou Bourdieu por estar destruindo o
“mistério estético”, como uma forma de marxismo mecânica e vulgar, como
uma forma de reducionismo sociológico. Por exemplo, ao publicar este li-
vro, Bourdieu foi convidado a participar do programa de Bernard Pivot,
que era um programa de televisão de consagração do livro pelo público.
Foi, ao mesmo tempo, o livro que mais irritou alguns dos intelectuais fran-
ceses, porque talvez se pensava que, indiretamente, este livro destruía a aura
— para falar como Walter Benjamim — da criação intelectual, da produ-
ção estética, remetendo-a a práticas de consumo que se vinculavam a con-
dições econômicas, posições sociais, vontade, distinção e etc. E lembro-me
de uma polêmica muito dura na revista Le Débat e em outros jornais e re-
vistas. Havia ataques a Bourdieu como dessacralizador e reducionista. Por
outro lado, havia historiadores que claramente reforçaram sua leitura de
Bourdieu através deste livro. E, por exemplo, me lembro de um programa
de rádio que fiz nesse momento com Georges Duby sobre A Distinção, em
que ficou claro que, tanto este livro quanto Le Sens pratique [O Sentido
prático], publicados no mesmo momento, são definíveis numa dupla pers-
pectiva: uma mais teórica e a outra mais sociológica, uma mais estatística e
a outra reflexiva. E A Distinção, antes da polêmica política de 1996, em



1 6 6  •  T O P O I

que Bourdieu foi atacado de uma maneira muito violenta, era uma pro-
posta de reflexão mais intelectual, cujas questões centrais também se reme-
tiam à reflexão sobre o que é um intelectual ou como pensar a produção
intelectual (sobretudo a última parte de A Distinção, que é como uma crí-
tica da crítica do juízo estético de Kant). A figura da autonomia do pensa-
mento foi atacada com uma violência redutora contra a legitimidade filo-
sófica, e nisso consistia a força de Bourdieu, que conhecia a filosofia tanto
quanto os filósofos que o atacavam. Desta maneira, havia algo que lhe dá
razão de recordar isto. É fundamental a referência filosófica; inclusive, ela
aparece claramente não só nas Meditações Pascalianas, mas está presente em
todas as obras. Entretanto, A Distinção teve reconhecimento público, foi
uma denúncia violenta e uma inspiração para um modelo de compreensão
dos mecanismos sociais e culturais, isto é, este mecanismo divulgação X
distinção que muito historiadores utilizaram, mostrando que há sempre uma
dinâmica de divulgação, apropriação, e daí a busca de uma nova distinção
que cria uma nova vontade de apropriação.

JOSÉ MURILO DE CARVALHO: O conceito de campo é, sem dúvida, muito
rico, mas creio que ele inclui certa tensão entre história e sociologia. Por-
que, obviamente, ele se refere a uma realidade que é historicamente defini-
da, qual seja, a diversificação e a multiplicação das esferas de atividade.
Então, creio que não é à toa que Bourdieu tratou principalmente do século
XIX, ou, mais exatamente, de um fenômeno da modernidade quando es-
ses campos, essas áreas começaram a se definir. Nesse sentido, eu pergunto
se a idéia de campo não é parte de uma sociologia da cultura mais ampla,
mas cujo o uso se restringe especificamente à modernidade. Por exemplo,
eu creio que, no caso brasileiro, o uso da idéia de campo para o nosso sécu-
lo XIX é problemático, porque uma das características principais desse sé-
culo no Brasil é a indiferença entre esferas, entre o campo intelectual, o
campo artístico e o campo político, por exemplo. Então, nesse sentido, creio
que o conceito é rico, mas tem a limitação definida pela sua própria histo-
ricidade. Não sei se concorda com esta observação.

ROGER CHARTIER: Sim. Tentei respeitar este ponto, porque quando abri esta
discussão sobre o que é o espaço da criação literária antes do momento que
Bourdieu descreve como o da cristalização de um campo literário — com



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 6 7

polaridades bem estabelecidas, primeiro, pela arte, depois a literatura in-
dustrial, e entre um e outro momento todo um leque de posturas —, não
utilizei o conceito de campo e me perguntava sobre como descrever este
espaço. Um espaço que está dentro da esfera do exercício de poder, um
espaço que tem suas primeiras formas de autonomização, um espaço que
talvez suponha uma dispersão, uma disseminação do que é uma produção
literária dentro de uma pluralidade de instituições (a igreja, a corte). Desta
maneira, esta é uma questão aberta, e o que me parece muito importante
na sua observação é evitar fazer com Bourdieu o que Bourdieu queria evi-
tar fazer com as categorias universais da criação. Há uma historicidade na
obra de Bourdieu inscrita no momento em que a diferença destes diversos
espaços é muito forte. Há também um segundo caráter de historicidade,
que é a validade da descrição. Podemos também discutir isto: a validade da
descrição para este momento, no século XIX, quando se organizaram estes
espaços, agora melhor definidos como campos, mas deixar em aberto a
maneira de descrever os espaços sociais de produção estética, e a partir daí,
se pensarmos na cultura, definirmos como se organiza a relação entre ela a
corporação, a corte ou o ateliê para o mercado. Ou se considerarmos a lite-
ratura, podemos pensar como se organiza a relação entre ela, as instituições
monárquicas, a república das letras ou o mercado editorial. Ou ainda, se
podemos pensar na produção científica, como por exemplo no tempo de
Galileu, quando se organiza a relação entre a universidade, a corte e uma
nova forma de república dos sábios. Creio que trabalhar com Bourdieu
aplicando mecanicamente a categoria de campo seria introduzir a idéia de
uma categoria universal sem dar suficiente atenção às descontinuidades. E
há em Bourdieu também, uma proposta de descontinuidade. Não se trata
de um pensamento da necessidade, nem da conseqüência, nem da conti-
nuidade. Porém, vimos lamentavelmente na França aplicações muito me-
cânicas dos conceitos de Bourdieu, de seu valor heurístico, quando aplica-
dos sem a descriminarão em relação à especificidade de cada configuração
social. Para um artista do século XVI, pertencer a uma corporação ou sair
para uma corte, não tem nenhum sentido no século XIX, não há mais cor-
porações de grêmios. Vê-se que aqui há algo absolutamente específico. E
há um ensaio de Bourdieu que trata do tema da moda, do artista que quer



1 6 8  •  T O P O I

sair da corte. Este pode contemplar a possibilidade de viver de sua arte,
vendendo as partituras ou cobrando para concertos e, inclusive, fracassar
nesta possibilidade, porque no século XVIII não existem as condições de
um campo musical no qual as possibilidades de mercado para a música
escrita ou tocada sejam suficientes. E é um problema saber se se pode falar
num campo musical no século XVIII; penso que não. Entretanto, há ins-
tituições ou lugares no espaço social nos quais se produz, se compõe e se
toca a música. E é uma das mais fortes apostas de Bourdieu: lançar este
desafio para pensar o conceito chave de campo, a descontinuidade dos es-
paços de criação intelectual e artística. Os outros conceitos como domina-
ção simbólica ou prática, ou talvez habitus, não me parecem da mesma
natureza, porque podem levar em consideração a descontinuidade de sua
constituição, de sua definição. A dominação simbólica se define como uma
dominação que não supõe o recurso imediato à força, e ela se define como
a incorporação dos princípios da dominação, inclusive pelos dominados.
Pode ser utilizado com a descontinuidade histórica dos mecanismos que
instalam tal dominação na Idade Média, no século XVI, ou no século XX,
e particularmente se liga com a idéia de um processo de civilização que reduz
o uso direto da força e aumenta, como pensava Bourdieu, a importância
das lutas simbólicas como lutas sociais. Desta maneira, vemos que há ou-
tros conceitos fundamentais para Bourdieu que podem suportar a descon-
tinuidade histórica. Quanto ao conceito de campo, não me parece ser as-
sim. Penso que nisto tem razão.

JOSÉ MURILO DE CARVALHO: O conceito de dominação simbólica é sem dú-
vida de um alcance muito maior do que o de campo e permite um uso mais
despregado da temporalidade. A pergunta que tenho em relação a ele é em
que medida destoa do conceito marxista de ideologia, mais precisamente,
do conceito gramsciano de hegemonia, o exercício da dominação por via
simbólica, sem recurso à força.

ROGER CHARTIER: É possível situar a obra de Bourdieu em filiação com a
de Marx, numa relação com os marxistas ingleses, como recordamos. Po-
rém, como uma possibilidade para desqualificar sua obra, diziam que ele
era o último marxista francês. Parece-me que Bourdieu não manejou mui-
to freqüentemente os conceitos marxistas, nem sequer há referências cor-



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 6 9

rentes a Marx, que conhecia muito bem, para além da estatística das refe-
rências ou das citações. E não sei se, no caso, havia um outro elemento es-
pecífico do espaço intelectual francês. É que, a partir do momento desta-
cado por José Sérgio, da passagem de Bourdieu da etnologia a uma forma
de compreensão sociológica, havia na França o pensamento — senão do-
minante, muito importante — de Althusser. E uma parte da obra de
Bourdieu foi escrita contra Althusser, contra os aparelhos ideológicos do
Estado.

Quanto ao conceito de ideologia, lembremos o diálogo de Bourdieu
com Georges Duby, em torno de seu livro Les trois ordres ou l’imaginaire du
féodalisme [As três ordens ou o imaginário de feudalismo]. Nele, Duby lança-
va mão da categoria de ideologia, o que para Bourdieu devia ser pensado a
partir da categoria de sistemas de representações coletivas, à maneira de
Durkheim, ou de formas de imposição de classificações. Essas noções cor-
respondiam mais ou menos ao sentido que Duby dava a ideologia, ou
melhor, à pluralidade das ideologias de percepção e construção do mundo
social, em seu trabalho sobre as três ordens. Seria necessário, para respon-
der completamente a sua pergunta, aprofundar a análise para ver onde exis-
tem diferenças teóricas entre essas categorias, mas não pensar que, pelo fato
dos termos serem diferentes, haja necessariamente muita diferença nas
concepções. Desta maneira, seria uma análise da relação entre a maneira
de expressar e o conteúdo teórico do enunciado.
ANDREA DAHER: Mas ao lançar mão de conceitos como o conceito de habitus
— que Bourdieu diz escolher diretamente de Panofsky por ser o sentido
mais aristotélico, propriamente, do conceito — é uma renúncia, ou pelo
menos uma denúncia da insuficiência de outros conceitos mais coletivizantes
como ideologia, mentalidades, como outros conceitos em voga exatamen-
te nesse momento. Quer dizer, ao mesmo tempo há um distanciamento de
um determinado conceito de ideologia.

ROGER CHARTIER: Sim, porque Bourdieu queria pensar nesta dimensão da
incorporação, e os outros conceitos podiam parecer intelectualizados de-
mais. Tenho aqui uma definição de habitus — há muitas, na obra de
Bourdieu — que aponta para um sistema de esquemas de percepção, de
juízo, de apreciação e de ação inscritos no corpo pelas experiências passa-



1 7 0  •  T O P O I

das e permitindo atos de conhecimento prático. Quer dizer que, no senti-
do desta definição, há uma vontade de distanciar-se de algo muito
conceitualizado. O habitus é algo que está no corpo. E habitus neste senti-
do é uma incorporação, uma incorporação de esquemas, e como disse, que
permitem o conhecimento prático, o ajuste à situação, algo não reflexivo.
E a distância aparece entre todo um vocabulário que conduzia a uma idéia
de reflexividade ou de intelectualização nas pesquisas sobre as experiências
passadas e o que expressava o mundo social dentro do corpo e transformando
em esquema imediato, em esquema automático de percepção — e daí um
vocabulário que devia mudar o vocabulário da história das mentalidades,
muito inerte. Citando Leibniz, Bourdieu indica que “somos afinal empíricos
em três quartos de nossas ações”. Esta é a razão pela qual o conceito de
habitus tinha esta importância, tal como se construiu. Você sabe qual foi a
primeira aparição do conceito de habitus? Não sei se aparece nos trabalhos
de etnologia, não tenho certeza, não verifiquei.

JOSÉ SÉRGIO LEITE LOPES: Uma das primeiras aparições é para pensar os
conceitos de ethos, de disposição cultural, que estão presentes nos textos
sobre a Cabília dos anos 60, e que são repensados no livro Esquisse d’une
théorie de la pratique, de 1972. Aí aparece o conceito de habitus em toda
sua pujança e em toda a sua centralidade na obra de Bourdieu, e depois
retomado em Le Sens Pratique, de 1980. Mas este conceito também apare-
ce anteriormente em Un art moyen, essai sur les usages sociaux de la
photographie, que é de 1965, e ainda no posfácio ao livro Architecture gothique
et pensée scholastique, livro traduzido e editado por Bourdieu em 196712,
numa intenção de elaboração do conceito de habitus presente em estado
prático, por assim dizer, nesta obra de Panofsky. Bourdieu estaria, em me-
ados dos anos 60, num período de experimentação da transposição de
noções elaboradas em sua experiência etnográfica na Argélia (e também com
o campesinato de sua região natal) para situações nos universos da educa-
ção e da cultura da sociedade diferenciada francesa, antes de voltar ao seu
material etnográfico argelino para uma exposição sistemática da noção de
habitus no Esquisse, em 1972.

ROGER CHARTIER: E como dizia Andrea, e recordando outro título da cole-
ção Sens commun, houve a tradução de Arquitetura Gótica e Escolástica, de



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 7 1

Panofsky, livro em que se encontra o conceito de habitus e de habits forming
forces. Nele, vemos que os arquitetos do século XIII e os filósofos escolásticos
constróem, os segundos suas demonstrações e os primeiros seus edifícios,
de acordo com a mesma organização intelectual. Panofsky remetia esta
mesma homologia — o que designava como habit forming forces — a dois
tipos de produção sem relação: uma glosa escolástica e uma catedral góti-
ca. Mas a leitura de Panofsky fornece uma formulação rudimentar do con-
ceito de habitus. Penso que ele havia chamado a atenção de Bourdieu e
depois, paralelamente, a leitura de Elias, que também utiliza a mesma no-
ção. Bourdieu conduziu a uma elaboração teórica muito mais complexa da
categoria, que se tornou central a partir, talvez, de A Distinção, de O Senti-
do prático.

JOSÉ SÉRGIO LEITE LOPES: Ao contrário de campo, que é justamente um
conceito, uma categoria para explicar a sociedade moderna, a diferencia-
ção, a sociedade diferenciada, o conceito de habitus, Bourdieu vai buscá-lo
em Panofsky, na sociedade medieval e também nos estudos etnológicos da
Cabília. Ele vai ser identificado na disputa da honra, na lógica da honra,
nas estratégias matrimoniais, e outras, que apontam para essa possibilida-
de de ação, e Bourdieu vai formular a teoria da prática por esta via. Mas o
conceito de habitus terá uma aplicabilidade mais ampla do que o contexto
social em que foi inicialmente pensado (a sociedade camponesa da Cabília
ou do Béarn francês, ou ainda a sociedade medieval estudada por Panofsky)
e será estendido para a explicação da prática também nas sociedades dife-
renciadas e modernas.

LUIZ CRISTIANO OLIVEIRA: A minha pergunta é sobre a produção simbólica
antes do século XIX, antes da constituição dos campos, ou seja, antes da
constituição de uma esfera autônoma de produção. E eu gostaria de reto-
mar um pouco a palestra de ontem, onde o senhor mencionou que nos
séculos XVI e XVII os escritores utilizavam largamente lugares-comuns em
suas obras. E a respeito disso, queria perguntar como ficaria a escrita da
história nos séculos XVI e XVII? Haveria uma tensão entre a escrita desses
lugares-comuns e a investigação mais original, a investigação dos fatos?

ROGER CHARTIER: Há dois segmentos para esta resposta, e há um que po-
deria vincular-se com o tema de hoje. Por que se escreve a história nos sé-



1 7 2  •  T O P O I

culos XVI e XVII fora de um campo acadêmico, não se ensina a história
nas universidades, nem sequer podemos dizer nos colégios? Desta manei-
ra, por que se escreve a história e onde, em que espaço social se escreve?
Claramente, se pode escrever na dependência de uma visão religiosa, e par-
ticularmente mobilizando a história nos conflitos entre protestantes e ca-
tólicos. Pode-se escrever dentro do meio aristocrático, a serviço de reivin-
dicações, privilégio de famílias nobres. Pode-se escrever para justificar a
antigüidade de uma cidade contra as outras. Há todo um leque, um espaço
plural de instituições ou lugares nos quais se escreve a história. Em segui-
da, seria necessário vincular o tipo de história que se escreve com o lugar
em que se escreve, porque pode-se ter uma dependência estrita do tipo de
história com o lugar e o pedido da ordem religiosa da cidade, do rei. Há
aqui toda uma reflexão contida em livros já publicados. Para o caso da Fran-
ça, há o livro de Georges Huppert, L‘idée d‘histoire parfaite [A idéia de his-
tória perfeita] sobre o surgimento, no final do século XVI, de uma forma
de história que se definia como uma história crítica que utilizava os docu-
mentos, mas ao serviço de uma história universal, de uma história perfeita.
Desta maneira, há toda uma discussão em torno de lugares de escrita e, a
partir daí, sobre a condição de historiador quando ainda não existe a pro-
fissão de historiador. Deve-se considerar ainda o que você mencionava den-
tro da demonstração histórica, a tensão entre o uso do método clássico dos
lugares-comuns, isto é, a recopilação de livros já presentes e particularmente
dos fragmentos, extratos, encontrados nestes livros e a aparição, como di-
zia ontem em torno de Lorenzo Valla.13 Mas isso também se dá com esta
história dos antiquários, dos que buscavam testemunhos textuais arqueo-
lógicos, no final do século XVI, e que poderia se inscrever dentro do mo-
delo global dos lugares-comuns e ser acrescentado a todas as provas do que
foi lido, escutado e visto, sem que uma diferença de autoridade epistemo-
lógica seja introduzida na comparação das diversas fontes; ou ainda pode-
ria estar a serviço de uma história crítica que fundamenta uma crítica filo-
lógica dos documentos e uma crítica histórica dos rastros históricos. Desta
maneira, é uma relação de três elementos: o lugar de produção da história,
a modalidade da história escrita e a técnica intelectual entre lugares-comuns
e a aproximação crítica. É a articulação entre estes elementos que poderia



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 7 3

definir uma aproximação da história nos séculos XVI e XVII; seria aplicar
a este momento histórico o questionário que segue Michel de Certeau em
seu ensaio, A operação historiográfica.14 De Certeau começa a refletir com a
instituição, segue na direção dos gêneros que implica a instituição, e final-
mente analisa a dupla dimensão retórica, narrativa e epistemológica do
discurso. Aplicar este questionário me parece uma boa maneira de evitar o
reducionismo e o idealismo. Mas se se remete o discurso às suas condições
de produção e de possibilidade, há reducionismo quando se pensa que a
história é unicamente a justificativa de privilégios, direitos, demandas, ideo-
logias, etc. É certo haver sempre tensão entre o lugar da produção e o con-
teúdo histórico produzido, e seguir este caminho conduziria à possibilida-
de de situar cada tipo de história em relação a outros tipos na mesma socie-
dade. É um pensamento relacional, inspirado por Bourdieu.

GISELLE VENANCIO: Algumas idéias desenvolvidas por Bourdieu nos servem
muito bem para um trabalho sobre biografias, por exemplo. O conceito de
habitus, a questão das determinações externas, a formação do campo e um
itinerário pessoal ou individual dentro desse campo. Eu gostaria de saber
se se pode fazer uma relação entre a produção de Bourdieu, a partir dos
anos 80, onde ele desenvolve essas categorias mais históricas, como o pro-
fessor chamou a atenção, e uma certa redescoberta da biografia pelos his-
toriadores, uma certa produção ligada à biografia pelos historiadores.

ROGER CHARTIER: Em primeiro lugar, não devemos equivocar-nos com o
que significa o redescobrimento por parte dos historiadores da biografia,
porque como gênero clássico a biografia nunca desapareceu. Se lermos o
catálogo de uma editora como a Fayard, a partir do começo de XIX, e in-
clusive depois da Segunda Guerra Mundial, as biografias são o gênero do-
minante. Mas o que você menciona é outra coisa, é o redescobrimento da
biografia dentro de tradições históricas que a haviam recusado por ser pu-
ramente ligada ao evento, ao indivíduo isolado, a um gênero de narração
superficial. Recentemente, como o ápice deste movimento, o livro de Le
Goff sobre Saint Louis teve um êxito incrível, num momento de diminui-
ção das vendas dos livros de história. Podemos dizer que uma prática
microhistórica se vincula com a biografia, livro de Giovanni Levi, A heran-
ça imaterial, ou ainda Carlo Ginzburg, que escreveu uma verdadeira bio-



1 7 4  •  T O P O I

grafia de Menochio, e até mesmo de Piero Della Francesca. Nisso residia o
problema para os historiadores: a idéia de que seguir uma biografia não era
necessariamente entrar na pequena história e reproduzir os modelos canô-
nicos da vida desde o nascimento até a morte. Então, como isto pode ligar-
se com Bourdieu? O importante é a maneira como Bourdieu pensa as tra-
jetórias de vida, porque não escreveu, como os historiadores, biografias,
exceto a sua própria, talvez, nos últimos momentos. Pensar a articulação
entre trajetória de vida e o conceito de campo ou de espaço social antes dos
campos, é fundamental. É a idéia de que é o indivíduo que pode produzir
uma mudança, é o indivíduo que muda segundo a sua trajetória social, a
sua condição, o seu estado, a sua profissão, as suas produções durante toda
a sua vida. José Sérgio esboçava isso para Bourdieu, com etapas dentro de
um mundo intelectual ou de um campo de produção mais ou menos está-
vel. Há ainda o indivíduo que não modifica nada de sua condição, de sua
postura e de sua produção intelectual, num momento em que o campo
muda. Bourdieu sempre utilizava o exemplo de Dom Quixote, isto é, al-
guém que está em desacordo com seu tempo, que está contra o campo, pois
o mundo literário havia mudado. E Dom Quixote se encontra com os va-
lores de um mundo social ou de um gênero literário, a novela cavalaresca,
num momento em que não se imprime ou não se crê mais neste tipo de
novela, e no qual, evidentemente, a Espanha mudou, e os valores aristocrá-
ticos da Espanha feudal desapareceram frente à construção do Estado
moderno. Há um artigo magnífico de Pierre Vilar, historiador marxista
francês, sobre o tempo de Quixote que evoca exatamente isto. Desta ma-
neira, seria a lição principal de Bourdieu: não se pode pensar a vida de um
indivíduo sem situá-la, de forma relacional, dentro do espaço global ou
específico no qual se encontra. E ver que ele pode mudar, porque ele mes-
mo muda ou porque muda o espaço. Não tenho certeza de que haja uma
relação direta entre este modelo teórico e os usos históricos da biografia,
mas um ponto comum seria que a trajetória individual está vinculada a um
mundo social inteiro. Se Ginzburg escreve uma biografia (entre aspas) so-
bre Menochio é porque lhe interessa a cultura camponesa — agrária, pri-
mordialmente — da qual Menochio representa uma expressão ao mesmo
tempo exemplar e singular. Daí este conceito paradoxal de um historiador



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 7 5

que faleceu há alguns anos, Edoardo Grendi, de “excepcional normal”; a
categoria do excepcional como normal. Ou ainda, se Jacques Le Goff se
interessou por Saint Louis, que não deixou nenhum testemunho pessoal
particular, é porque através de São Luís existia a possibilidade de ver e de se
vincular à questão da história, à construção da história a partir de uma es-
crita plural dos historiadores, dos legistas, das lendas e muito mais. De toda
maneira, o comum entre essas duas dimensões é o seguinte: trajetórias in-
dividuais em Bourdieu e biografia a serviço de uma compreensão de meca-
nismos compartilhados nessa nova forma de história; é a idéia de que o
indivíduo está em relação com os outros. Desta maneira, a biografia sem-
pre implica a coletividade.

ELIZABETH LEAL: Bourdieu propõe uma teoria da prática e da ação. Isso re-
lacionado à produção da arte me parece se reduzir às negociações para pro-
duzi-la, em determinadas utilizações da proposta de Bourdieu. Não há aí
um perigo, por exemplo, de perdermos o objeto final do nosso estudo, que
é a própria obra? E a minha pergunta é absolutamente egoísta: com isso, é
possível eu associar por exemplo a análise iconográfica de Panofsky com a
teoria da prática de Bourdieu, sempre tendo a atenção de não cair nova-
mente numa idéia essencialista ou numa idéia de valor estético em si da
obra? Eu acho que Bourdieu nos ensina um pouco nesse sentido de que a
obra não tem apenas um valor estético, e na análise mais tradicional dentro
da história da arte, tem valores simbólicos outros, mas não apenas um va-
lor estético. Então, é possível aliar a análise iconográfica de Panofsky ten-
tando buscar também outros valores, e dentro deles o estético, e a teoria da
ação e da prática de Bourdieu? Ou isso é um Frankenstein?

ROGER CHARTIER: O problema continua. Não me parece que haja um de-
saparecimento da obra. Em primeiro lugar, porque a perspectiva de Bourdieu
finalmente é, por um lado, uma sociologia das apropriações e dos usos das
obras culturais, por exemplo em A Distinção. Mas, por outro lado, não me
parece que é uma história, uma sociologia, como se pode dizer, pós-mo-
derna da dissolução, do desaparecimento do ato criador, de uma proposta
de criação. E o que Bourdieu propõe, em relação a Manet, num livro que
deverá ser publicado, suponho, e em relação a Flaubert, se pode discutir,
mas, de todo modo, não há dissolução da obra. O que me parece é que



1 7 6  •  T O P O I

para Bourdieu o valor estético incluía em si mesmo esta reflexão imediata,
prática, espontânea da obra sobre a própria sociedade e, talvez, suas pró-
prias condições de produção. Ou seja, não era uma definição estética pura-
mente formal, se se pode dizer assim, mas propõe que o valor puramente
estético não pode destacar-se da posição que a obra ocupa em relação com
as outras obras de seu tempo ou com o espaço social particular ou global
na qual se situa. E daí, talvez, surja uma tensão que deve ser pensada, pois
não quero dizer que Bourdieu disse tudo sobre este ponto. Mas uma idéia
importante, em primeiro lugar, é a de que as normas estéticas num mo-
mento dado se distribuem segundo posições, trajetórias e interesses. E o
segundo elemento importante, é que o que poderia definir a força especí-
fica de certas formas, é esta dupla dimensão: a sua capacidade a ser passível
de uma pluralidade de reapropriações através dos tempos, dos lugares, das
línguas, e também a relação aguda que tem com seu próprio tempo. Pense-
mos em Dom Quixote, que, como dizia, é um livro que tem suas raízes nas
mudanças políticas, sociais e estéticas da Espanha do Século de Ouro. E,
ao mesmo tempo, é talvez a obra mais aberta, lado a lado com a de Shakes-
peare, às reapropriações através dos tempos, dos lugares e das línguas —
inclusive fora das línguas, dos figurinos, das festas, até mesmo imediata-
mente após as publicações. De toda maneira se vê que aqui há toda um
modo de pensar a densidade estética das obras neste entrecruzamento en-
tre a situação dentro de seu tempo e a capacidade de reapropriação, o que
permite pensar que não há uma igualdade generalizada entre elas. Lembro-
me sempre de uma citação de Borges que dizia: “Não é porque o mistério
estético não é decifrável que não devemos considerar todos os fatos que o
fizeram possível”. Pelo menos para os sociólogos ou historiadores, uma
primeira pesquisa deve se dedicar a esses fatos que o fizeram possível e que
recordamos durante este seminário. Mas se quisermos ir dos fatos ao mis-
tério, é claro que uma das chaves do mistério é o que chamo — e aqui não
estou comentando Bourdieu — a densidade estética, que permite — quando
não é suficiente, não o permite — esta dupla relação da obra com seu pre-
sente e da obra com o seu futuro, num certo sentido. E o exemplo de Rem-
brandt podia ser o melhor nesse sentido, porque foi um pintor que afir-
mou a irredutibilidade do valor pictórico, que não dependia mais do preço



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 7 7

das matérias, não depende mais da capacidade a uma representação ade-
quada. Rembrandt em seu ateliê produz uma mercadoria, algo que deve
vender e que para ele é quase uma moeda. E no caso de Rubens também, o
valor pictórico é irredutível e deve referir-se ao artista. Ao mesmo tempo, o
ateliê se abre a uma produção de quadros que suporta ser compatível com
as cópias ou com o trabalho coletivo dos alunos para as partes menos difí-
ceis do quadro. E daí, no tempo contemporâneo, todo o problema da atri-
buição dos Rembrant a Rembrant. Há alguns museus da Europa, como o
Museu de Dresden, que foram obrigados a considerar talvez uns dos mais
famosos quadros de Rembrant como resultado de trabalho coletivo ou de
cópias. É uma série de paradoxos: a singularidade da pintura do artista, a
idéia de que o valor econômico depende diretamente deste valor estético e,
finalmente, o lugar do pintor afirmado como tal porque é este lugar que dá
valor econômico aos quadros. Bourdieu que não tratou diretamente de
Rembrant, mas, implicitamente, lhe parecia que Manet ou Flaubert tinham
a capacidade de reflexão no ato estético sobre sua sociedade e sobre sua
prática e, ao mesmo tempo, produziram obras cuja densidade permite a
resistência, inclusive à análise do sociólogo.

RAIMUNDA GOMES: Eu gostaria de entender um pouco mais a noção de
dominação masculina em Bourdieu, porque tenho a impressão de que ele
está falando só das práticas de dominação. O outro não existe, os domina-
dos não existem para ele ou ele está falando só da prática da dominação em
si? Eu vejo como se o outro não fosse sujeito, ele apenas absorve as práticas.

ROGER CHARTIER: Este livro La domination masculine [A dominação mas-
culina] se dedica, como muitos trabalhos de história das mulheres ou da
história da construção dos sexos, à idéia de que se uma forma de desigual-
dade ou dominação se reproduz é porque há discursos ou representações
que a naturalizam, e que, naturalizando-a, é imposta a cada um, homens e
mulheres, pode-se dizer. Isto não significa que não haja sujeito, que não
haja distância e que não haja possibilidades — seja através de um modelo
de ruptura, seja, como muitas das minhas colegas historiadoras na França
mostraram, dentro do consentimento — de recusar, criticar, deslocar estes
princípios nas formulações mais fortes — como a do movimento de libe-
ração das mulheres ou, de uma maneira mais coletiva, mais anônima, mais



1 7 8  •  T O P O I

espontânea de crítica ou como a recusa das modalidades mais imediatas
desta dominação masculina. Desta maneira, o livro tenta mostrar estes dois
elementos, mas se poderia dizer que muitas das feministas, por exemplo,
fizeram pesquisas nesta mesma dimensão. Lembro-me de um livro de Joan
Scott em que o importante é compreender, finalmente, como os discursos
reforçam esta dominação e produzem uma repetição das representações de
uma desigualdade jurídica, política, cívica, social, de espaços separados,
domésticos, públicos, etc. Todos estes discursos reproduzem a forma de
dominação. Se no século XX é questionada a forma de dominação mascu-
lina e se buscam precursores e precursoras de uma outra representação do
mundo social — mas sempre marginal e minoritária nas sociedades anti-
gas — isto é claramente a indicação de que durante muito tempo se repro-
duziu esta dominação. O que mostra Joan Scott nesse livro, que se chama
em inglês Only paradoxes to offer, que foi traduzido para o francês, é que a
partir do século XIX, em um nível mais consciente, mais formalizado, há
mulheres que mobilizam discursos, não especialmente feministas no seu
gênero, para introduzir dentro destes discursos, por exemplo, a filantropia,
ou a cidadania, ou o discurso da reivindicação social, introduzir uma di-
mensão de questionamento da reprodução ao mesmo tempo objetiva e
discursiva da dominação masculina. E se poderia ler esse livro de Joan Scott
ao mesmo tempo que o livro de Bourdieu. Mas como dizia, a impressão
deixada se vincula com essa perspectiva que faz de Bourdieu um obcecado
pela reprodução das dominações quaisquer que sejam. Finalmente, não são
descritas da mesma maneira as condições de possibilidade da destruição ou
do questionamento desta dominação. E se vê, ao final do seu livro, uma
ruptura um pouco rápida entre a descrição na sociedade de Cabília ou, na
sociedade francesa, deste modelo da dominação para pensar que existe outros
tipos de relações. Mas falta algo, há como hiatos entre as descrições da
dominação e as últimas páginas muito poéticas sobre a igualdade, o amor
e o encontro. Parece-me que se pode encontrar no livro de Joan Scott a idéia
de que o discurso, por um lado, reforça a dominação, mas que há uma
possibilidade de mobilização deste discurso diferente do discurso que re-
força constantemente a natureza de uma dominação de fato, socialmente
construída. Em geral poder construir um repertório do feminismo me parece



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 7 9

bom, mas neste trabalho de construção sempre se encontra com movimentos
ou figuras muito marginais, dos séculos XVI ao XVIII. No entanto, a par-
tir do século XIX, através da reivindicação social, através de um papel pú-
blico e através de uma reivindicação política, finalmente há uma emergên-
cia, uma presença de um outro modelo, e talvez agora estejamos num mo-
mento em que se abre um novo capítulo nesta história. Aqui se pode ler, se
pensarmos nos franceses, os livros de Michelle Perrot. Há também o livro
de Thomas Laqueur sobre a representação anatômica e fisiológica dos se-
xos. O título em inglês também é um jogo de palavras: Making Sex [em
português, Inventando o sexo]. Durante muito tempo, até o século XIX, a
representação médica e anatômica dos dois sexos considerava que eram idên-
ticos, apenas num caso os órgãos sexuais eram exteriores e, no outro caso,
eram interiores. Mas havia um modelo único de representação anatômica
dos dois sexos, que dava esta identidade à representação anatômica, mas
que implicava que a justificativa da desigualdade se vinculava com esta
pequena diferença, isto é, com a construção cultural. A partir do século XIX,
o que se vê é a busca de uma medicina para identificar as diferenças quase
psicológicas ou anatômicas ou fisiológicas entre os indivíduos, acentuar a
diferença das características femininas para demonstrar sua inferioridade,
sua debilidade em termos de força, inferioridade, em termos de nervosis-
mo. E trata-se de um discurso que se constrói a partir de um discurso fisi-
ológico que tenta mostrar uma radical diferença entre os sexos, onde todos
os elementos femininos aparecem num sentido de inferioridade e todos os
outros num sentido de superioridade. O livro de Laqueur é interessante
porque mostra que se pode justificar uma dominação masculina a partir de
dois modelos muito diferentes de representação. Há muitas imagens de
representação anatômica e fisiológica dos dois sexos, o que demonstra que
era necessário a construção social desta diferença, que pode utilizar mode-
los objetivos (entre aspas) de representação física completamente opostos,
mas a serviço da mesma reiteração de uma desigualdade social.

ALEXANDRE NASCIMENTO: Como o senhor vê a relação entre Bourdieu e
Abdelmalek Sayad? E como isso influenciou a obra de cada um? Eu acho
isso extremamente interessante, porque me parece que eles têm um ponto
de chegada comum e origens diferentes.



1 8 0  •  T O P O I

JOSÉ SÉRGIO LEITE LOPES: Abdelmalek Sayad trabalhou com Bourdieu na
Argélia nas pesquisas sobre o campesinato, sobre os trabalhadores e sub-
proletários argelinos. Foi aluno de Bourdieu, que dava aula na faculdade
de letras e ciências humanas da Argélia. Depois, Sayad foi para a França e
se integrou na equipe de Bourdieu, no Centro de Sociologia Européia,
Centro de Sociologia da Educação e da Cultura. A diferença entre os dois
é interessante, embora os dois sejam complementares. Publicaram um li-
vro juntos, Le Déracinement [O Desenraizamento] e produziram alguns ar-
tigos conjuntos, fruto de suas pesquisas sobre a Argélia. A Sayad Bourdieu
dedica o livro Esquisse d’une théorie de la pratique. Há, então, uma proxi-
midade muito grande entre eles. Abdelmalek Sayad foi o introdutor de
Bourdieu no trabalho de campo na área da Cabília, na sua própria área de
origem. Depois, Sayad começou a trabalhar com os argelinos imigrados na
França e, ao contrário de Bourdieu, que trabalhou mais com os campos a
partir da dominação, do centro da dominação, Sayad estudou os domina-
dos, os periféricos, principalmente os trabalhadores imigrados na França,
durante toda a sua vida. Trabalhou muito com biografias, com material de
entrevistas de trabalhadores em diferentes situações, e isso estimulado por
Bourdieu — embora Bourdieu não viesse fazendo esse tipo de trabalho
diretamente desde seus trabalhos na Argélia (a não ser em alguns materiais
ilustrativos de A Distinção). E pode-se constatar que nos anos 90, com La
Misère du monde [A Miséria do mundo], o tipo de trabalho que Sayad sem-
pre desenvolveu foi usado um pouco como um modelo para diferentes si-
tuações na França, não somente no que diz respeito a trabalhadores imi-
grados, mas outros tipos de trabalhadores franceses. Entrevistas aprofun-
dadas foram feitas e generalizadas a partir desse momento. Bourdieu dizia
que Sayad era um escritor público, um écrivain publique, porque ele dava
voz, ou ampliava, ou sistematizava os discursos desses trabalhadores ou
dessas situações de dominação, dessas experiências que são invisíveis ou que
são esmagadas, marginalizadas na sociedade francesa. Então, a trajetória de
Sayad é complementar à de Bourdieu. Quando ele morreu, Bourdieu ain-
da trabalhou em cima de um livro de Sayad que estava incompleto, inaca-
bado.15 Enfim, havia uma relação de amizade e de complementaridade
bastante grande entre os dois, pois Sayad era o especialista de grupos do-



B O U R D I E U  E  A  H I S T Ó R I A  •  1 8 1

Topoi, Rio de Janeiro, set. 2001, pp. 181-185.

minados da sociedade francesa e, ao mesmo tempo, tinha o conhecimento
histórico da gênese desses trabalhadores, desde sua situação de origem até
a França, e dessa ambigüidade, desse retorno, dessas idas e vindas, desse
“sentir-se estrangeiro” na área de origem e na área de chegada. Então, diga-
mos que Sayad é estratégico na compreensão dos problemas sociais da França
atual, que passam por essa relação com os trabalhadores imigrados que se
tornaram franceses de segunda e terceira geração — e que, por sua vez, são
estratégicos, como comprova hoje a política francesa de extrema direita de
Le Pen e de outros, em que é central a expulsão dos imigrantes, dos estran-
geiros. Sayad viveu isso na carne, transmitiu essa experiência, e na sua pes-
quisa — aliás também como Bourdieu — está a sua própria trajetória tam-
bém, embora ela não seja explicitada. Através da pesquisa dos outros, ele
faz uma análise da sua própria trajetória. Mas, de fato, existe entre os dois,
Bourdieu e Sayad, uma diferença de ênfase: na produção de Bourdieu há a
predominância da análise sobre os mecanismos de reprodução da domina-
ção e não há uma atenção correspondente às contradições e aos movimen-
tos que podem surgir dali. (Um pouco talvez como o próprio Marx —
embora Marx tenha textos históricos como O 18 de Brumário, por exem-
plo, que não têm a mesma estatura de O Capital. Enfim, Marx morreu antes
de fazer o capítulo sobre as classes, sobre as lutas de classe). Podemos dizer
que Bourdieu morreu deixando escritos políticos onde procurava dar su-
gestões de mobilização, como Contre-feux e Contre-feux 2 [Contrafogos 1 e
2]. Ele procurava uma base analítica que talvez encontrasse em outros es-
tudiosos que trabalharam com ele ou com quem pôde ter relações e que
procurava estimular. Aliás, recentemente foi publicada uma coletânea das
intervenções políticas de Bourdieu ao longo de sua carreira,16 desde seu
período de pesquisa na Argélia, que dá nova perspectiva ao seu posiciona-
mento, mais visivelmente público a partir de 1995.

Notas

1 Publicado na revista Theory, Culture and Society, vol. 4, nos 2-3, junho de 1987.
2 O nascimento do leitor moderno no Século de Ouro. Definições, representações e práticas a
cultura escrita. Conferência proferida no dia 29 de abril de 2002, no Real Gabinete Por-
tuguês de Leitura, a convite do Programa de Pós-graduação em História Social.



1 8 2  •  T O P O I

3 Le mort saisi le vif. As relações entre a história reificada e a história incorporada. In: O
poder simbólico. Lisboa, DIFEL, 1989, pp. 75 a 106.
4 Idem, pp. 133 a 161.
5 Travail et Travailleurs en Algérie. Paris-La Haye: Mouton, 1963 (com A. Darbel, J.-P.
Rivet e C. Seibel).
6 La Maison kabyle ou le monde renversé. In: J. POILLON et P. MARANDA (org.).
Échanges et communications. Mélanges offertes à Claude Lévi-Strauss à l’occasion de son 60e.
anniversaire. Paris-La Haye: Mouton, 1970, pp. 739-758. Texto incluído nos livros de P.
Bourdieu, Esquisse d’une théorie de la pratique (Genève: Droz, 1972) e Le Sens Pratique
(Paris: Minuit, 1980). Há tradução brasileira em Cadernos de Campo. São Paulo, 8(9),
pp. 147 — 159.
7 In: Science de la science et réflexivité. Paris: Raisons d’Agir, 2001, pp. 184-220.
8 Célibat et condition paysanne. In: Études Rurales. Paris, n° 5-6, avril-septembre 1962,
pp. 32-136.
9 Roger CHARTIER. Science sociale et découpage régional: note sur deux débats (1820-
1920). In: Actes de la Recherche en Sciences Sociales, n° 35, nov. 1980, pp. 27-36.
10 E. P. THOMPSON. Modes de domination et révolutions en Angleterre. In: Actes de la
Recherche en Sciences Sociales, n° 2-3/1976, pp. 133-151 (edição de J.-C.Chamboredon);
E. HOBSBAWM. Sexe, symboles, vêtements et socialisme. In: Actes de la Recherche en
Sciences Sociales, n° 23, 1978, pp. 2-18. Artigos de E. Hobsbawm, C. Schorske, R. Darnton,
e nota bibliográfica sobre E. P. Thompson, falecido em agosto, no número comemorativo
de Actes de la Recherche en Sciences Sociales, n° 100, dezembro de 1993.
11 Dialogue à propos de l’histoire culturelle. In: Actes de la Recherche en Sciences Sociales,
n° 59, sept. 1985, pp. 86-93
12 Posfácio incluído na coletânea organizada por Sergio MICELI. A Economia das Trocas
Simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 1974.
13Carlo GINZBURG. Prefácio a LORENZO VALLA. La Donation de Constantin. Paris:
Belles Lettres, 1993, pp. ix-xxi.
14 Michel de CERTEAU. “A operação historiográfica”. In: A escrita da história. Rio de
Janeiro, Forense Universitária, 1982, pp. 65-119.
15 Abdelmalek SAYAD. La double absence: des illusions de l’émigré aux souffrances de
l’immigré. Paris: Seuil, 1999 e L’immigration ou les paradoxes de l’alterité. Bruxelles: De
Boeck, 1991.
16 Pierre BOURDIEU. Interventions, 1961-2001. In: Franck POUPEAU e Thierry
DISCEPOLO (orgs.), Science sociale & action politique. Marseille: Agone, 2002. Para o
conjunto da obra de Bourdieu, ver Yvette DELSAUT e Marie-Christine RIVIÈRE.
Bibliographie des travaux de Pierre Bourdieu, suivi d’un entretien sur l’esprit de la recherche.
Paris: Le Temps des Cerises, 2002.


