
Vieira, a inquisição e o capital

Alcir Pécora

Perguntado se cuidou em suas culpas como nesta Mesa lhe foi
mandado

e as quer acabar de confessar para descargo
de sua consciência e bom despacho de sua causa.

Disse que não tinha culpas que confessar.
Os Autos do Processo de Vieira na Inquisição, 2º exame

(...) quanto mais, sobre as grandes notícias, que diz que tem
da Escritura, e Santos Padres,

persiste nas opiniões que eles rejeitam, por não deixarem com
elas

porta aberta à introdução de erros, e esperanças judaicas,
como {ele declarante faz com} evidente perigo de se perverte-

rem os Cristãos Católicos
{e se confirmarem os Judeus em sua perfídia, e cegueira.}

(Idem, 24º Exame)

I. O processo inquisitorial de Vieira

Os antecedentes

Em novembro de 1656, quando Vieira se achava no Brasil, à frente das
 missões do Pará e Maranhão, morria d.João IV, seu grande protetor.

Já mais de dois ano depois, em abril de 59, Vieira envia uma carta à Rai-
nha viúva, D. Luísa de Gusmão, através de seu confessor d. André Fernan-
des, Bispo nomeado do Japão, dando-lhe conta de alguns felizes prognós-
ticos para a monarquia lusa. A partir de uma minuciosa exegese a que sub-
mete as trovas do Bandarra, popularíssimas à época da Restauração, Vieira
enuncia em forma silogística a idéia de que a serem verdadeiras as profe-
cias que continham, como o acerto de várias delas parecia demonstrar (em
particular, o da Revolução de 1640, que devolveu a autonomia à monar-
quia portuguesa), então d. João IV haveria de ressuscitar a fim de cumprir

Topoi, Rio de Janeiro, nº 1, pp. 178-196.



V I E I R A ,  A  I N Q U I S I Ç Ã O  E  O  C A P I T A L   •  1 7 9

feitos decisivos reservados a ele. Embora a carta fosse escrito privado, algu-
ma notícia dela logo chegou à Inquisição lisboeta, que a mandou requerer
ao confessor.

Além disso, desde o ano de 49, por variadas alegações, Vieira vinha
sendo denunciado ao Tribunal: comentário de livros proibidos, proposi-
ções ofensivas ao Rei e à Corte por permitir escravidão em seus domínios,
injúrias contra outras ordens religiosas etc., tudo diligentemente anotado
pelo Santo Ofício, muito interessado em processá-lo. E não sem causa bem
mais palpável: no decorrer dos anos 40, Vieira procurara demonstrar a
d.João IV a conveniência de restringir-se drasticamente a ação do Santo
Ofício, extinguindo-se o confisco dos bens dos cristãos-novos processados
e obrigando-o a dar as suas denúncias “abertas e publicadas”, isto é, com
declaração do crime e dos acusadores. As modificações pareciam essenciais
a Vieira não apenas pela justiça delas, mas também pela utilidade dos no-
vos procedimentos: só assim julgava possível implementar o plano que
ideara de restaurar as finanças do reino através do incentivo ao retorno dos
judeus portugueses endinheirados que, temerosos da Inquisição, dispersa-
vam-se pela Europa em busca de ares mais tolerantes. Decerto, apenas a
proteção real impedia que, já desde essa época, o Tribunal não movesse
processo contra Vieira.

As coisas, todavia, começam a mudar para pior na década de 60. Logo
em 62, Vieira é expulso do Maranhão devido às intermináveis pendências
com os moradores a propósito das liberdades do índio e do exclusivo go-
verno jesuítico das missões. De volta a Lisboa, Vieira, para pesar de seus
adversários, é recebido com honras pela Rainha d. Luísa, que mantinha
viva a admiração e favor que o falecido Rei sempre dispensara ao jesuíta.
Contudo, em junho, encerra-se o período da regência que a Rainha tenta-
ra em vão dilatar. Assume seu filho, d.Afonso, sexto do nome, e entrega a
chefia do governo ao Conde de Castelo Melhor, adversário da facção que
estivera, até aí, mais próxima do trono brigantino. Vieira, ligado à rainha,
e tendo já assinado uma nota pública de repreensão ao filho, é desterrado
para o Porto e em janeiro do ano seguinte para Coimbra. Era quanto bas-
tava para a Inquisição abrir o adiado processo contra ele.



1 8 0  •  T O P O I

Início do processo. Primeira fase: julho/1663-setembro/1665.

A carta confiscada ao confessor fora em seguida enviada a Roma para
ser qualificada e nove de suas proposições haviam sido consideradas, em
diferentes graus, temerárias, escandalosas, injuriosas à Igreja, ofensivas a
ouvidos pios e sapientes a heresia. Com este enorme trunfo em mãos, o
Tribunal aperta o cerco: em julho de 63, Vieira é convocado a depor na
Inquisição coimbrã. Interrogado sobre o conteúdo da carta, defende-se
dizendo que a compusera “principalmente para alívio da senhora Rainha”.
Convocado posteriormente para uma segunda sessão, afirma que a ressur-
reição de d.João IV não era uma verdade que supunha infalível, mas pro-
vável, em se admitindo que o Bandarra era verdadeiro profeta, como o fi-
zera, adotando a comum opinião do reino. Esboça-se aqui a sua principal
linha de defesa ao longo de todo o processo, cara ao casuísmo probabiliorista
dos jesuítas, de que as afirmações feitas se justificariam não como enuncia-
do verdadeiro, mas verossímil, admitidas as condições precisas de seu em-
prego. A esse argumento, Vieira acresce o de que, revelando-se falso o enun-
ciado, como estava disposto a acatar tão logo o determinasse o Tribunal,
isto caracterizaria erro, mas não culpa, dado que proferido sem “má tenção”
contra a fé ou a Igreja, e, sim, ao contrário, por engano das circunstâncias
e puro desejo de fortalecimento do reino e expansão católica. O jesuíta,
além disso, insiste em que a censura das sentenças ignorou o verdadeiro
sentido com que as proferiu e reivindica o direito de redigir uma defesa,
explicando qual fosse ele. Assim, durante os exames, combinando esses
argumentos, recusa-se a declarar culpa — se o fizesse, sem dúvida, teria
abreviado o processo, como o advertiam os qualificadores, que provavel-
mente se dariam por satisfeitos com a submissão ou desqualificação públi-
ca de Vieira.

Concedido, com alguma hesitação, que explicasse as principais pro-
posições da Carta, Vieira refaz escritos de várias épocas a propósito de uma
nova idade do Mundo, o V Império, que viria suceder o Romano, que se
estendia até o presente. A novidade em relação à exegese tradicional do
Apocalipse era a de que essa idade seria não apenas espiritual, mas tempo-
ral igualmente, e anterior ao tempo do Anticristo. Logo, o Império não se
daria no breve interregno entre a vinda deste e o Juízo Final, mas dilatar-



V I E I R A ,  A  I N Q U I S I Ç Ã O  E  O  C A P I T A L   •  1 8 1

se-ia por um período em que, tendo como principal instrumento um rei
português, seria destruído o Turco e restaurada a monarquia cristã univer-
sal, com o reaparecimento das tribos perdidas de Israel, reconversas e con-
duzidas às suas terras; então os homens viveriam longamente em paz. Essa
a direção salvífica a que Vieira busca acomodar Escrituras, Autores, profe-
cias e fatos.

Vasta matéria! Passados dois anos, em que é obrigado a comparecer
regularmente ao Santo Ofício, submetendo-se até então a nove exames,
Vieira ainda não dá por encerrada a sua defesa, alegando sucessivos acha-
ques, em que parece estar pela hora da morte a cada dia. Um exemplo des-
sas alegações, entre muitos, pode ser colhido na sessão de sábado pela manhã
do dia 5 de abril de 64; Vieira apresenta ao Tribunal, em conjunto com seu
procurador, uma solicitação em que pede aos qualificadores

(...) lhe façam misericórdia de lhe concederem o tempo necessário para dis-
por um papel em que dê a razão de todas as sobreditas coisas, representando
que não poderá ser tanto em breve como ele deseja, visto andar ainda doen-
te, e em cura de uma enfermidade tão larga, e perigosa, e tão contrária à
aplicação do estudo como de haver lançado muito sangue pela boca (...)1

Quando o Tribunal já não admite dilações, não falta o certificado do
médico do Colégio dos Padres da Companhia, que também o era do San-
to Ofício, datado de 16 de agosto de 65, a atestar:

(...) que o Padre Antônio Vieira residente no próprio Colégio, nos três anos,
que nele tem estado, em todos eles adoeceu gravemente, com enfermidades
muito rebeldes, e prolongadas, as quais com grande dificuldade obedeciam
aos medicamentos, e agora esta última deste presente ano lhe tem durado a
mor parte dele, com vários insultos de febre, sintomas, e acidentes diversos,
que obrigaram a cura muito prolongada, e trabalhosa, não sem perigo de
sua vida, a qual nestes ares está arriscada, por as doenças cada vez serem mais
prolongadas, e mais intensas; o que entendo ser originado do sítio, e clima
da dita cidade, e falta dos ares marítimos, em que o dito Padre foi sempre
costumado a viver.2

Enfim, nesta altura do processo, parece certo que Vieira buscava meio
de adiar a entrega da defesa até que os sucessos do reino, em turbulência,
levassem a uma eventual suspensão do processo. Em setembro de 65, a



1 8 2  •  T O P O I

Inquisição manda, de uma vez por todas, que entregue à Mesa, em qual-
quer estado, os papéis que vem compondo, mesmo sob o seu protesto vee-
mente de que, no borrão em que se encontravam, “confusos e indigestos
como deles se podia ver”, não responde absolutamente por eles.3 Ao entregá-
los, contudo, não sossega. Sem os papéis que compusera até então e sem
mais prazo de dilação da defesa, Vieira, em menos de uma semana, redige
uma longa e imprudentíssima petição ao Conselho Geral do Tribunal de
Lisboa, cujo encaminhamento mal e mal abafa sua indignação:

Custou-me cuspir de novo sangue o escrevê-lo com tal pressa: e parece que
meu estado merecia compaixão quando não favor.4

A Petição, uma vez mais, dá conta de que as censuras tomam-no em
sentido muito diverso de seu merecimento; que o Advogado que lhe fora
designado não conhecia Teologia; que fora ameaçado e assinara por força
o documento de compromisso de entrega de sua defesa até a Páscoa, quan-
do se encontrava doente e incapaz de redigi-la; que fazia violência ao direi-
to natural de defesa confiscarem-lhe os papéis cuja novidade da matéria
mereceria até um Concílio inteiro. Em decorrência disso tudo, solicitava
licença para convalescer próximo ao mar e dilação do prazo para redação
de sua defesa, além da devolução dos papéis inconclusos seqüestrados; tam-
bém requeria vista das proposições censuradas e declaração dos Autores que
supostamente as impugnam, sob risco de ficar indefeso e não se fazer a
justiça devida ao caso. Vieira requer ainda, de maneira quase inacreditável,
que entre os qualificadores não sejam admitidos, por suspeitos de isenção,
nem carmelitas, responsáveis por sua expulsão do Maranhão; nem domi-
nicanos, por emulação da Companhia e má vontade pelo que pregara no
Sermão da Sexagésima; nem ministros romanos, dado que os papéis fala-
vam em castigos da Itália, felicidades de Portugal e ruína de Castela, e era
notória a influência desta em Roma. Com certeza, a Petição não pode ex-
plicar-se por ignorância de Vieira de que o Tribunal fosse controlado pelos
dominicanos, ou por imaginar que estes poderiam acatar a suspeição que
formulava e ainda silenciá-la diante de Roma. Talvez pretendesse estabele-
cer uma desqualificação a priori dos juízos formulados a respeito dos pa-
péis e denúncias, o que talvez lhe permitisse prosseguir a defesa mesmo



V I E I R A ,  A  I N Q U I S I Ç Ã O  E  O  C A P I T A L   •  1 8 3

quando viesse a condenação inevitável. Mais provável, porém, é que real-
mente não tenha sofrido o cabal desacato de sua condição de teólogo e
religioso, com “quarenta anos de estudo” e larga folha de serviços presta-
dos ao Rei e ao Reino: a conhecida altivez do seu ânimo certamente picou-
se aqui.

Segunda Fase: outubro/1665-dezembro/1667

Pois bem, a Petição é de 21 de setembro; o desastre vem a galope: a
25, o Conselho Geral de Lisboa determina que “seja o Réu chamado à Mesa
do Santo Ofício e de aí mandado recolher em um dos cárceres da custó-
dia”5 da Inquisição coimbrã; em primeiro de outubro de 65, Vieira é en-
carcerado. Já no dia seguinte é recebido em audiência, que solicitara para
saber a causa de sua prisão, e é-lhe revelado, pela primeira vez, passados
mais de dois anos, que as censuras da Carta foram feitas em Roma pelos
Qualificadores da Sagrada Congregação do Santo Ofício. Aqui, talvez pela
primeira vez, pode-se surpreender alguma hesitação no jesuíta. Vieira rea-
firma que “está pela censura”, mas pede procurador para aconselhar-se se
deve insistir em sua defesa. Em novembro está novamente em forma: re-
quer permissão oficial para prossegui-la e demonstrar que não teve “malí-
cia” nos escritos.

Recluso e sem livros, ainda assim, Vieira atira-se à composição de seus
papéis; em julho de 66, entrega as duas representações da Defesa Perante o
Tribunal do Santo Ofício.6 Em outubro recomeçam os exames e concen-
tram-se na “presunção de judaísmo”, que, àquela altura, resumia o núcleo
das censuras. Acusa-se Vieira de usar o V Império e seu Príncipe português
como “coberta” para a expectativa do “Messias”, e, ainda, de “justificação
do erro judaico” pela tentativa de assegurar-lhe fundamentos teológicos “nos
mesmos lugares e Autoridades da Escritura” utilizados pela Igreja Católica
para demonstração da “perfídia” que havia nele. “Fino judaísmo”, portan-
to, muito mais grave que o do Bandarra, já que proferido por homem douto.

Até março de 67, Vieira é interrogado treze vezes, neste mesmo pon-
to. Em abril, o exame incorpora como objeto de suas censuras a ousadia
descomedida e injuriosa do réu, por “ódio, que tem aos Tribunais, e Mi-
nistros do Santo Ofício”, tomando por base da acusação sobretudo os ter-



1 8 4  •  T O P O I

mos da Petição de setembro de 65. A principal culpa, porém, segue a de
deixar a “porta aberta à introdução de erros, e esperanças judaicas”. No 26º
e 27º exames, o “amor ao judaísmo” de Vieira é exemplificado com o que
os Inquisidores sempre tiveram em mente: os atos inspirados por ele com
a finalidade de que d.João IV “chamasse a este Reino os Judeus” e suspen-
desse o confisco de seus bens, de modo a que vivessem “na lei que lhes
parecer”, desde que “sem perturbar a República, ou ofender o público”,
onde se contém “manifestamente os erros dos Maquiavelistas, Maniqueus,
Calvinistas, e outros(...)”.7

Vieira, todavia, em nenhum momento admite culpa, como repete ao
Inquisidor a cada início de exame, e anotam os notários em fórmula pró-
pria, com mínima variação no decorrer dos autos:

Disse que não tinha culpas que confessar, nem mais que declarar acerca da
tenção.

O jesuíta, através de sucessivas distinções, reafirma a disposição de
submeter-se às censuras e admite a possibilidade de erro de interpretação,
mas nega a má-fé e os sentidos anticatólicos em que as proposições vão sendo
tomadas pelos qualificadores.

Em agosto, quando os exames não deixavam ver um fim próximo, dá-
se afinal a Vieira, passados já quatro anos, a notícia de que a censura às suas
proposições “foram expressamente aprovadas por Sua Santidade”. Neste
momento, aliás, as proposições censuradas —, partidas, multiplicadas e
acrescidas — já contam uma centena. Vieira, enfim, como escreve o notá-
rio do 28º exame, “desiste não só de defender todas as sobreditas Proposi-
ções, ou qualquer delas (como nunca tratou de defender) mas ainda de as
querer explicar, ou declarar o sentido delas, como até agora ia fazendo, no
discurso deste seu processo.”8

O passo é bastante curioso. Parece que ao anunciar o conhecimento
papal das censuras, a Inquisição achava meio de encerrar o arrastado pro-
cesso através de uma espécie de deus ex machina, já que a censura emanava
de uma autoridade superior infalível, e não da necessidade lógica dos au-
tos, que não podia prescindir da confissão ou da prova da culpa do réu. Na
verdade, a Inquisição estava mesmo interessada em dar cabo do processo,



V I E I R A ,  A  I N Q U I S I Ç Ã O  E  O  C A P I T A L   •  1 8 5

tanto devido ao fato de que não parecia ter fundo o arsenal das modalizações
de Vieira, suas “escusas” e “desvios”, como escrevia o notário, quanto so-
bretudo ao de que a derrocada do governo de Afonso VI era já visivelmen-
te irresistível. Logo no mês seguinte, este é obrigado a demitir o Conde de
Castelo Melhor, e em seguida ele próprio é preso, num escandaloso golpe
de Estado em que a sua mulher, d. Maria Francisca de Sabóia, alia-se ao
cunhado mais novo, d. Pedro, que, em novembro, assume a Regência. Os
antigos aliados e amigos de Vieira vão todos sendo reconduzidos ao poder
e era óbvio que não tardaria alguma intromissão decisiva a seu favor. São
feitas mais duas sessões a respeito de proposições encerradas em uma edi-
ção espanhola de alguns de seus sermões, mas os inquisidores não se de-
moram nos pontos refutados por ele, nem parecem mais incomodar-se com
o fato de que, na matéria da confissão, segue dizendo “que não tinha cul-
pas que confessar etc.”.9 Em outubro, os autos são dados por concluídos.

Dia 23 de dezembro de 1667, a duríssima sentença é lida diante do
réu na sala do Santo Ofício. Segundo o que se anota na edição incluída nas
Obras Inéditas do Padre Antonio Vieira,10 a sua leitura, pela tarde, dura mais
de duas horas. É novamente lida, na manhã do dia seguinte no Colégio
dos Jesuítas de Coimbra, estando presentes os de sua religião, que levan-
tam-se todos, com o réu, para ouvi-la.11 Condena Vieira a ficar privado para
sempre da “voz ativa e passiva”, vale dizer, de exercer ou investir qualquer
autoridade, e ainda do “poder de pregar”; proíbe-o também de tratar, em
público ou privado, de quaisquer das proposições censuradas, ficando re-
cluso perpetuamente em casa jesuítica. Fixam-lhe inicialmente residência
no Porto, depois no próprio Colégio de Coimbra e enfim no Noviciado
de Lisboa, sítios progressivamente mais amenos, tudo por conta das influên-
cias favoráveis a Vieira emanadas da Corte. E não ficou nisto: seis meses
depois, em junho de 68, recebido em audiência na casa da Inquisição em
Lisboa, Vieira é perdoado de “todas as penas em que foi condenado na
Inquisição de Coimbra, ficando somente em pé, e em seu vigor a obriga-
ção que por termo por ele assinada fez de mais não tratar das proposições
tratadas em sua sentença”.12 Evidentemente, o Santo Ofício reconhecia que
a fortuna andava rodando favoravelmente a Vieira.

É este, em resumo, o roteiro dos autos.



1 8 6  •  T O P O I

II. A exegese do capital

A leitura dos trinta autos do processo inquisitorial de Vieira deixa claro,
para mim, que o Tribunal do Santo Ofício, nas diferentes qualificações
acolhidas em Coimbra, acerta o alvo num ponto decisivo: aquele em que
afirma que o jesuíta quer conciliar o judaísmo, ou a admissão de algumas
de suas práticas, com lugares das Escrituras restritos à exegese católica, com
o propósito de agradar ou favorecer sobretudo a expectativa dos judeus
batizados. Isto está dito em muitos passos e matérias do processo, por exem-
plo, na censura mandada ajuntar a ele em 16 de julho de 1666, referindo
o tema do V Império:

Quem porém não verá que para muitos será plausível a proclamação de um
tal reino milenário acima de todo o mundo com tanta paz temporal que
ninguém resistirá temporalmente e o que é mais, com tanta paz espiritual
que o Diabo não terá absolutamente nenhum mérito para então tentar os
homens subjugado durante todo aquele milênio — em que por isso ensina
quase todos os homens a se salvar. Isto agradará sobretudo verdadeiramente
aos judeus a quem promete ver os seus que são da mesma tribo, restituídos
em dez tribos irem com eles próprios para a terra das antigas promessas na
maior soberba. Acima de tudo, porém, agradará aos judeus batizados a quem
se diz que podem impunemente esperar o seu Messias contanto que exte-
riormente não falem ou procedam contra o Evangelho.13

Ou, de maneira mais resumida, no Exame 27, onde se registra que
Vieira queria “fazer {lícitas, e} compatíveis coisas entre si encontradas, como
é o ser juntamente Judeu, e Cristão, a lei de Cristo, com a de Moisés, e as
cerimônias de uma, e outra (...)”.14

Tirante o malicioso das frases, parece-me que a fortuna crítica de Vieira,
desde então, tem sido menos precisa na determinação desse objetivo fun-
damental — diria mesmo, inalienável —, de seus escritos, como é o de
favorecer deliberadamente a acomodação de “esperanças judaicas” com
tópicas escriturais utilizadas pela tradição hermenêutica para condená-las
como “erro” e “perfídia”.15 Apenas que, desta constatação, não se segue
absolutamente a “má tenção” que, de maneira injusta, imputa-lhe o Tribu-
nal. É rigorosamente absurdo supor, em Vieira, qualquer intenção dúbia
em relação à fé ou à Igreja Católica, qualquer vontade herética “de se per-



V I E I R A ,  A  I N Q U I S I Ç Ã O  E  O  C A P I T A L   •  1 8 7

verterem os Cristãos Católicos {e se confirmarem os Judeus em sua perfí-
dia, e cegueira}”(como se anota no Exame 24),16 desde que se tenha em
mente o óbvio: a sua vida inteira dedicada às missões nas brenhas do Bra-
sil, a renovada obediência que sempre prestou à Companhia, mesmo nos
momentos difíceis em que esteve ameaçado de ser expulso de seu grêmio,
e, enfim, a persistente preocupação com a “missão cristã de Portugal” no
mundo, entendida como esforço de criação de condições favoráveis ao
fortalecimento do reino e à expansão universal da fé.

Mesmo na matéria controvertida do V Império, o paraíso terreal imi-
nente cujo anúncio julga poder ler nas Escrituras, nada nela contraditou
jamais a aceitação do governo espiritual do Papa. Este fato, aliás, reconhe-
ceu-o a própria Inquisição portuguesa, em nova qualificação, de que foi
relator Frei Teodósio da Cunha (1662-1742), doutor em Teologia, lente
de Coimbra, e membro dos Eremitas de Santo Agostinho.17 Em documento
datado de 25 de abril de 1729, dado à luz por Mário Nunes Costa, o
agostiniano pronuncia-se da seguinte forma a respeito da eventual publi-
cação da sentença da Inquisição e da apologia das proposições, escrita por
Vieira, sobre a qual, em parte, recaíra a sentença:

Li por mandado de V.Sria. este manuscritto, em que se contem a sentença
do Santo Officio dada contra o Pe. Antonio Vieyra da Compa. de Iesu, e
lida publicamte. ao mesmo Pe. na sala do Santo Officio da cidade de Coim-
bra em 23 de dezembro de 1667; e juntamte. a Apologia das proposiçõis de
que foy arguido o mesmo P. e sobre que cahio a sentença. E me parece que
o tal manuscrito não contem couza alguma, por que deva ser prohibido (...).18

O parecer seguro de Frei Teodósio alivia Vieira das culpas denuncia-
das na sentença, e, na direção oposta, faz pesar sobre os qualificadores de
suas proposições a suspeita de rigor excessivo. Assim, referindo o comen-
tário de Cornélio, A Lápide, sobre a de outros doutores, considera que
também aquele, face à afirmação de uma futura

(...)paz, e felicide. prometida a Igra. em q~ não ha de haver heresias, ou ini-
migos que a perturbem, mas hu~a sandide. constante sem necesside. de re-
forma ha de durar por mil annos antecedtes. ao Antichristo, em q~ no
Apocalypse se diz q~ ha de estar Satanaz preso pa. não tentar, ou perturbar
os home~s, não respeita esta opinião por heretica, ou erronea (...).19



1 8 8  •  T O P O I

Faz o mesmo com a questão da existência do V Império, que não é
suposição herética se concebido “distincto accidentaliter” e não “substan-
tialer do 4º”;20 e ainda com a afirmação de que Rei português haja de ser o
seu Imperador, o que, como diz,

(...) não me parece que merece censura alguma; e só a merecerá de proposi-
ção temerária, se affirmar isto absolutamte. e não so como sosppeyta, como
opinião provavel, como parece queria o P. Vieyra (...).21

Também o afirmar Vieira que há de ressuscitar um Rei de Portugal,
para ser instrumento da redução dos infiéis todos à fé de Cristo, não é,
segundo o qualificador,

(...) proposição heretica, nem erronea, ou sapiens hoeresim, pois não he
contradittoria de alguma proposição legitimamte. deduzida de huma de fè,
e outra evidente, ou ao menos mui provavel”, embora seja “temeraria por
carecer de fundamto. grave.22

Mas nem é preciso chegar a isenção tão ampla de culpas. Está perfei-
tamente evidente nos papéis do processo de Vieira que não há nenhuma
“má tenção” contra a Igreja ou a cristandade católica, nem há, como admi-
te expressamente já o 2º Assento do Santo Ofício, de 18 de outubro de 1667,
que orientou a própria sentença condenatória, qualquer indício de prática
de judaísmo de sua parte. O primeiro atenuante da sentença aí relatado,
reza justamente que:

em todos esses autos, se não prova legitimamente contra o Réu, fazer ele, ou
dizer coisa (alguma formalmente) herética, ou judaica, sobre que a suspeita,
ou presunção acima dita de heresia, ou judaísmo {possam assentar} e vesti-
rem-se daquelas qualidades que o direito requer, e aprova (...).23

Contudo, afora essa evidente distorção que há em querer fazer de Vieira
um herético — ali, para perdê-lo, e em nossos dias, muitas vezes, para louvá-
lo como transgressor e libertário —, parece-me importante não perder de
vista que as teses proféticas de Vieira desejam, resumidamente, isso mes-
mo que o Tribunal diagnostica: ser atraentes para os cristãos novos. Para
usar uma analogia de proporção, eu diria: tais teses desejam ser tão atraen-
tes para os cristãos novos, nas práticas do espírito, vale dizer, como fórmu-



V I E I R A ,  A  I N Q U I S I Ç Ã O  E  O  C A P I T A L   •  1 8 9

la de convivência mental com os católicos portugueses, quanto o poderia
ser a isenção do confisco de seus bens, na matéria temporal. A afirmação
profética do V Império é parte essencial da argumentação de Vieira desti-
nada a convencer os judeus de que deveriam retornar a Portugal e aqui
empregar o seu cabedal, pois apenas a este Estado estava destinado um papel
compatível com o futuro previsto por sua crença.

Assim, exemplarmente, Vieira concilia a vinda do Messias, e a conse-
qüente reunião dos judeus dispersos pelo mundo, com o aparecimento do
Príncipe Encoberto português, fundador deste novo Império espiritual e
também temporal, que possibilitaria a recondução da gente de nação às
suas terras. As teses expostas na carta Esperanças de Portugal, Quinto Impé-
rio do Mundo, dirigida à Rainha d. Luísa de Gusmão, em abril de 1659, e
depois esmiuçadas, refundidas, modificadas, mas sobretudo sutilizadas, ao
longo do processo inquisitorial, agem sempre na mesmíssima direção. É o
que se pode ver na sessão em que Vieira admite ter dito

(...) que para convencer aos Judeus, não se lhes havia de negar absolutamen-
te o poderem ainda ser restituídos à sua pátria; antes se lhes havia de provar
com as Escrituras, que esta restituição, se a houvessem de ter, havia de ser
por meio da Fé, não do Messias, que eles esperavam, senão do verdadeiro
Messias Cristo IESU, que já veio.24

E tais provas escriturais acomodam-se perfeitamente, em seu discur-
so, a outras que descobrem correspondências entre as expectativas sebásticas,
admitidas ou toleradas, e as judaicas, execradas pelo Tribunal. Assim, con-
cede que:

(...) convertendo-se os ditos Judeus inteiramente à Fé do mesmo Cristo,
tendo-o por verdadeiro Deus, e Messias prometido, não seria inconvenien-
te conceder-lhes, que na suposição da dita Fé Católica, esperassem junta-
mente o ser restituídos ainda à sua pátria, por meio de alguma pessoa, da
sua, ou de outra nação; assim como em Portugal, não encontra, nem en-
contrava a verdadeira Fé Católica dos Portugueses o esperarem muitos de-
les no tempo da sujeição de Castela, o haverem de ser eximidos dela, e res-
tituídos a sua antiga liberdade, por meio de el-Rei Dom Sebastião, ou de
outro Príncipe.25



1 9 0  •  T O P O I

Mas se assim é, ou parece, vale dizer, que a situação de risco da sobe-
rania justifica o ajuste de esperanças messiânicas, tanto mais manifesta, para
Vieira, é a decorrência de que o instrumento fundamental para reparar-se
o “estado miserável” do Reino, no temporal, sempre era o capital judeu.
Não pelo seu montante apenas, que reputava contudo como sendo de “gran-
de número de milhões”, mas também pelo talento incomum da “gente de
nação” em empregá-lo. Já na Proposta que faz a d. João IV, em julho de 43,
Vieira sugeria-lhe que:

Se vossa majestade for servido de os favorecer e chamar, será Lisboa o maior
império de riquezas, e crescerá brevissimamente todo o reino a grandíssima
opulência, e se seguirão infinitas comodidades a Portugal, juntas com a pri-
meira e principal de todas, que é a sua conservação.26

O gênio comercial único que supõe nos judeus é descrito, à sua ma-
neira, através da equivocação da palavra “inteligência”, usada com o senti-
do de “indústria”, isto é, como capacidade de ajustar vantajosamente ne-
cessidade e custo, e também com o de “entendimento secreto”, vale dizer,
como probabilidade de ter notícias confiáveis e recentes sobre as políticas
econômicas dos mais diferentes reinos, por meio de uma rede de informa-
ções estabelecida entre a gente de nação em todo o mundo. É o que escreve
no mesmo Papel:

Ajudar-se-á também vossa majestade da inteligência destes homens, porque
não só por sua indústria se podem trazer das nações estrangeiras por muito
acomodado preço as coisas necessárias para a guerra, mas também por suas
inteligências secretas se poderão saber os desígnios e granjear as notícias dos
reinos estranhos, sem as quais se não pode bem governar o próprio.27

E conclui a mais invariável de suas conclusões, a par do emprego ca-
tólico da razão de Estado:

Enfim, senhor, Portugal não se pode conservar sem muito dinheiro, e para
o haver, não há meio mais eficaz, que o do comércio, e para o comércio não
há outros homens de igual cabedal e indústria aos de nação.28

De fato, até onde vejo, há algo de arraigadamente étnico na maneira
de Vieira conceber “os negócios”, ou “o dinheiro”, termos que entende



V I E I R A ,  A  I N Q U I S I Ç Ã O  E  O  C A P I T A L   •  1 9 1

fundamentalmente no interior da riquíssima semântica do judeu. Por isso
mesmo, nessa concepção, há muito de arcaico e de estranho ao mundo
burguês — diferentemente do que dizem os que gostam de pensá-lo como
autor avant la lettre, no caso, antecipador de tendências ilustradas ou revo-
lucionárias. A meu ver, engana-se também um crítico, de resto admirável,
como Otto Maria Carpeaux, que o pensa de um ponto de vista em que o
século XVII funciona como “época de transição”, e, a partir daí, interpreta
as “pompas monárquico-religiosas”, que tipifica sob a rubrica de “Barro-
co”, como “espécie de pseudomorfose do aburguesamento”.29 É nessa pers-
pectiva que pode concluir que, como horizonte, “o verdadeiro Encoberto
do sebastianista Vieira seria o burguês”.30

Para discordar desse viés interpretativo —, e deixando de lado a im-
propriedade específica da aplicação do termo “sebastianista” a Vieira —,
basta ver que o jesuíta jamais percebeu que o capital tem determinações
materiais próprias e, enfim, é surdíssimo à sereia sutil da teologia. Com
efeito, apenas quem jamais admitiu a autonomia das produções econômi-
cas, num mundo que crê sacramentado com a presença de Deus, julgaria
poder convencer o capital a aplicar-se aqui ou ali, confiantemente, com o
seguro exclusivo das especulações proféticas. Um seguro, aliás, cujo único
fundo era, e é ainda, o gênio da língua — ou da lábia, como bem assinala-
va o próprio d. João IV, diante das razões indisputáveis alegadas por seu
valido.

Seja como for, os autos do processo inquisitorial deixam ver que a
formulação profética do V Império fornece a sustentação teológica da
assertiva política. Ou, para ser mais preciso, acomoda aspectos importan-
tes da crença judaica ao catolicismo a fim de que os judeus convençam-se
do interesse de tornar a Portugal, e de que os portugueses, por sua vez,
admitam o valor cristão e também político-econômico dessa convivência.
Penso que, muito sinteticamente, as profecias de Vieira moldam-se no
interior desse quadro. Ele as fabrica com o mesmo tipo de convicção que
argumenta sobre a conveniência da reforma nos estilos da Inquisição para
obter o investimento de recursos da “gente de nação” no Estado falido e,
ao mesmo tempo, para afastar os “escrúpulos” e os supostos “inconvenien-
tes” cristãos em aceitá-lo. Para ele, nada pode ser mais fiel à doutrina do



1 9 2  •  T O P O I

Evangelho do que esse ajuste salvífico, o qual chamou certa vez, escreven-
do a d.João IV, de dissimulação da cizânia:

(...)Cristo Senhor nosso falando em próprios termos, aconselha que se deve
dissimular a cizânia para sustentar as raízes do trigo, entendendo por cizânia
os infiéis, e por trigo os católicos, como afirmam todos os doutores; e no
mesmo lugar repreende o Senhor, o falso e mal entendido zelo, dos que, com
perigo da conservação do trigo, queriam arrancar a cizânia e mandou que a
deixassem estar e crescer, junto da mesma seara.31

Mas, segundo creio, seria equivocado chamar a essa construção exe-
gética conciliatória de “ideologia”, no sentido de “falsa consciência”: não
se trata de fantasiar um lado, o teológico e profético, para disfarçar ou dourar
a pílula do outro, o político e econômico. Não fora a evidente e sincera
crença na finalidade cristã possível dos empregos judaicos, é inconcebível
que Vieira tomasse manifestamente o lugar do capital como objeto de uma
exegese tão ousada, disputada segundo os procedimentos e lugares da pró-
pria tradição exegética. Ou, ainda mais, seria improvável que aplicasse anos
de sua vida, dois dos quais recluso em uma cela, a reclamar pena e tinta
para elaborar explicações magnificamente complexas, às quais, contudo,
não votasse valor algum. Ora, muito pelo contrário, Vieira julgava-as ma-
térias “novas e não vulgares”, capazes de “abrir novos fundamentos” da
verdade e possíveis de ser tratadas apenas após os seus “quarenta anos de
estudo” das Sagradas Escrituras, buscando nelas, como diz, “não as flores
senão as raízes e trabalhando por alcançar o verdadeiro, genuíno e literal
sentido com que foram escritas e ditadas pelo Espírito Santo”.32

O verossímil, pois, é que Vieira julgava o assunto gravíssimo e digno
de um Concílio inteiro da Igreja, o que, aliás, escreve com todas as letras
na Petição ao Conselho Geral do Tribunal do Santo Ofício, de 21 de se-
tembro de 1665:

E algum houve que considerando a grandeza e importância de muitas das
ditas matérias e a utilidade que do conhecimento delas se pode seguir à
universal Igreja e à conversão de muitas almas de Ateus, Gentios, Judeus, e
de todo o outro gênero de infiéis, e hereges, julgou e disse que eram merece-
doras as ditas matérias, de que na Igreja se fizesse um Concílio para maior
qualificação delas.33



V I E I R A ,  A  I N Q U I S I Ç Ã O  E  O  C A P I T A L   •  1 9 3

Além disso, é notório que bastaria abdicar da discussão dessas ques-
tões para abreviar o processo inquisitorial e ver-se logo restituído ao beira-
mar de que sua saúde parecia depender. E o jesuíta simplesmente não o
faz, a despeito de todo o sangue que alega cuspir, dia após dia.

Vieira, sem dúvida, acreditava na alta qualidade teológica, não ape-
nas política, de suas interpretações proféticas. Acreditava na providência do
dinheiro, no desígnio divino dos negócios. O “dinheiro” de que fala não é o
mesmo do burguês: longe de laico, é tão encoberto e sobrenatural quanto
o seu Vice-Cristo ou a Eucaristia. As suas exegeses do futuro eram ato ver-
dadeiramente beato de construção da sustentação teológica, necessária e
inalienável do plano de fortalecimento do Estado católico moderno e da
Igreja Romana. Com isso, buscava igualmente convencer os “homens de
negócio”, como ele próprio estava convencido, de que o melhor fundo para
aplicação de seu cabedal passava pelo arruinado reino de Portugal.

Por outro lado, pelo que se disse acima, vê-se como o Tribunal anda-
va equivocado no tocante à atribuição de culpa de “maquiavelismo” a Vieira.
O tour-de-force profético-econômico mostra suficientemente que ele par-
ticipa da mentalidade, ou da linguagem comum a ele e aos inquisidores,
que não reconhecia uma razão autônoma ao governo e ainda menos ao
comércio ou ao dinheiro. Ora, as praças de França, Holanda e Inglaterra,
às quais mais acorriam comércio e dinheiro, sabiam-se dispensar das dis-
tinções escolásticas para buscar modos próprios e consistentes de multipli-
car-se. Estavam bastante cientes das atrações efetivas do mercado que se
firmava —, não importa o que mais demonstrasse o engenho dos orado-
res. Assim, a crença infinita de Vieira no poder de germinação da palavra
cuja semente é Deus, o seu esforço para especificar os distinguos teológicos,
os quais, por sua vez, coexistem com um conhecimento apenas superficial
das soluções produzidas pelo jogo burguês da economia, demonstra de
sobejo a verdade não ambígua do seu catolicismo militante, contrário em
tudo à autonomização das razões materiais, presente no capitalismo.

Bem pesadas as coisas, portanto, a condenação sofrida pelas idéias de
Vieira na rede das qualificações do Santo Ofício não tem a ver propria-
mente com um capítulo do fracasso ou da hesitação no avanço do espírito
burguês na Península. O jesuíta não serve como figura da consciência pré-



1 9 4  •  T O P O I

iluminista barrada pelo obscurantismo inquisitorial, mas, se quisermos, é
adequado atribuir-lhe a consciência de um homem de fé militante que
defende a hegemonia do Estado Católico, e cuja estratégia passa necessa-
riamente pela acomodação das diferenças étnico-religiosas no seio da
Monarquia temporal. A exegese do capital é, pois, parte essencial dessa
estratégia, e, a rigor, tomado como matéria exegética, evidencia-se que “ca-
pital” é termo anacrônico à questão de Vieira. Nesse sentido, a sentença
do Tribunal controlado por dominicanos revela sobretudo contradições
internas ao catolicismo do final do XVII, quando dispersa-se o espírito da
unidade contra-reformista em disputas nacionais e paroquiais. Além dis-
so, neste momento, já são muitas as dificuldades de se tomar um partido
claro frente às tradições místicas e costumes variados com que vai-se de-
frontando o próprio desdobramento internacional da sua militância. Ago-
ra, a anterior unidade contra-reformista fica obrigada a reinterpretar-se por
esse mesmo contingente de crenças e práticas diversas, de modo a alcançar
contornos mais flexíveis e acomodatícios, enfim, mais persuasivos. Isto,
claro, desde que insista em sua vocação de política católica, isto é, univer-
sal. Vieira, é certo, insistia: tão certo quanto depois do quarto vem o quinto.

Notas

1 Os Autos do Processos de Vieira na Inquisição, ed. A.F. Muhana, São Paulo/Salvador, Unesp/
Fundação Cultural do Estado da Bahia, 1995; p. 106.
2 Idem, p. 400-1.
3 Tais rascunhos foram editados em Lisboa, com edição de A.F. Muhana, sob o título de
Apologia das coisas profetizadas (Livros Cotovia, 1994).
4 Os Autos..., op. cit., p. 112.
5 Idem, p. 401.
6 Editada em dois volumes por Hernani Cidade, em 1957, na Bahia, pela Livraria Pro-
gresso.
7 O 27º Exame (p. 308-14 dos Autos, op. cit.) é o que talvez melhor resume todas essas
formulações.
8 Idem, op. cit., p. 327.
9 Idem, p. 330.
10 Lisboa, Seabra & Antunes, 1856-7, em dois volumes. O comentário encontra-se à p.
173 do 1º volume.



V I E I R A ,  A  I N Q U I S I Ç Ã O  E  O  C A P I T A L   •  1 9 5

11 Cf. João Lúcio de Azevedo, História de António Vieira, vol. II, p. 67-8, da 3ª ed. da Clás-
sica Editora (Lisboa, 1992).
12 Os Autos..., op. cit., p. 372.
13 Idem, p. 408.
14 Idem, p. 311.
15 São termos presentes, por exemplo, no Exame 24, de 14 de maio de 67; in: Autos..., op.
cit., p. 279.
16 Idem, ibidem.
17 O documento está transcrito no artigo de Mário Nunes Costa, Fr. Teodósio da Cunha,
qualificador do Pe. António Vieira em 1729, in Arquivo de Bibliografia Portuguesa, Coim-
bra, 1(2), 1955.
18 Idem, p. 43.
19 Idem, p. 44.
20 Idem, p.45.
21 Idem, ibidem.
22 Idem, ibidem.
23 Autos..., op. cit., p. 442.
24 Idem, p. 310.
25 Idem, p. 310-11.
26 “Proposta feita a El-Rei D. João IV em que se lhe representava o miserável estado do reino e
a necessidade que tinha de admitir os judeus mercadores que andavam por diversas partes da
Europa pelo Padre Antônio Vieira” in Escritos Históricos e Políticos, São Paulo, Martins Fon-
tes, 1995. Citação à p. 292-3.
27 Idem, p. 293.
28 Idem, p. 294.
29 “Aspectos ideológicos do Padre Vieira” in: Sobre Letras e Artes, organizado por Alfredo Bosi;
São Paulo, Nova Alexandria, 1992. Citação à p. 56.
30 Idem, p. 58.
31 “Proposta feita a el-rei D.João IV (...)”, op. cit., p. 296.
32 “Petição ao Conselho Geral da Inquisição portuguesa, in: Os Autos..., op. cit., p. 120.
33 Idem, p. 125.

Bibliografia

AZEVEDO, João Lúcio de. História de António Vieira. Lisboa : Clássica, 1992,
3a. ed.



1 9 6  •  T O P O I

COSTA, M. N. [Frei Teodósio da Cunha]. Arquivo de bibliografia portuguesa

(Coimbra), v. 1, n.2, 1955.

Os Autos do processo de Vieira na Inquisição. Transcrição e organização de A.
Muhana. S. Paulo/Salvador: UNESP e Fund. Cult. do Estado da Bahia,
1995.

PÉCORA, Alcir. Teatro do Sacramento. São Paulo : Edusp, 1995

VIEIRA, Antonio. Obras Inéditas do Padre António Vieira. Lisboa: Seabra &
Antunes, 1856-57. 2 vols.

_____________. Apologia das coisas profetizadas. Lisboa : Cotovia, 1994.

_____________. Escritos históricos e politicos. Organização de Alcir Pécora. São
Paulo : Martins Fontes,1995.

Resumo

O ENSAIO INVESTIGA, numa primeira parte, os principais pontos debatidos nas trinta
sessões de interrogatórios do jesuíta Antônio Vieira (1608-1697) no Santo Ofício de
Coimbra; numa segunda parte, procura demonstrar que as posições contrárias têm
pressupostos teológicos comuns e que as opiniões de Vieira, diferentemente do que se
tem difundido muitas vezes, não podem ser tomadas como protoiluministas ou proto-
burguesas.

Abstract

IN THE FIRST PART OF THIS ARTICLE, the author analyzes the interrogation of the Jesuit
Antônio Vieira (1608-1697) during his trial by the Holly Office. In the second part,
the author describes the theological Vieira’s thought and argues against the
interpretations that they represent forerunners of ideas later to be developed by the
Illuminism and by the bourgeoisie.


